
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 91 - 95 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 91 - 95 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 91 ..................................................................................................................................... 3 

Giải Thích:   Phẩm Cụ Túc Thứ 81 ......................................................................................... 3 

Cuốn 92 ....................................................................................................................................18 

Giải Thích:  Phẩm Tịnh Phật Quốc Độ Thứ 82 ......................................................................18 

Cuốn 93 ....................................................................................................................................30 

Giải thích:  Phẩm Chắc Chắn Thứ 83 ....................................................................................39 

Cuốn 94 ....................................................................................................................................48 

Giải Thích:  Phẩm Bốn Đế Thứ 84 .........................................................................................57 

Cuốn 95 ....................................................................................................................................67 

Giải Thích:  Phẩm Bảy Thí Thứ 85 ........................................................................................67 

Giải Thích:  Phẩm Bình Đẳng Thứ 86 .......................................................................................75 

Cuốn 91  

Giải Thích:   Phẩm Cụ Túc Thứ 81 

(Kinh Đại Bát Nhã hội 2 ghi:  Phẩm Không Khuyết thứ 79)  

Kinh:  Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn,  nếu Bồ Tát tu sáu Ba la  mật, 

mười tám không, ba mươi bảy pháp trợ đạo, mười lực của Phật, bốn điều không 

sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, không đầy đủ Bồ Tát đạo 

thời không thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vậy Bồ Tát làm thế nào 

đầy đủ Bồ Tát đạo, có thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Nếu Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, do sức phương 

tiện  nên  hành  Thí  Ba  la  mật,  không  thấy  có  bố  thí,  không  thấy  có  người  thí, 

không thấy có người nhận thí, cũng không xa lìa pháp ấy hành bố thí thời chiếu 

sáng Bồ Tát đạo.  Như vậy, Bồ Tát do sức phương tiện nên đầy đủ Bồ Tát đạo; 

đầy đủ rồi có thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Trì giới, nhẫn nhục, 

tinh tấn, thiền định, trí tuệ cho đến mười tám pháp không chung, cũng như vậy. 

Xá lợi phất bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát làm thế nào tập hành Bát nhã 

ba la mật? 

Phật bảo Xá lợi Phất:  Như Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, dùng sức phương 

tiện không hoại sắc, không theo sắc, vì sao?  Vì sắc ấy tính không có nên không 

theo, không hoại; cho đến thức cũng như vậy.  Này Xá lợi phát, Bồ Tát hành Bát 

nhã, do sức phương tiện nên bố thí không hoại, không theo, vì sao?  Vì bố thí 

tính không có; cho đến mười tám pháp không chung, cũng như vậy. 

Xá lợi phất bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp không có tự tính có thể 

hoại, có thể theo, thời Bồ Tát làm thế nào có thể tập hành Bát nhã và chỗ sở học 

của các Bồ Tát, vì sao?  Vì Bồ Tát không học Bát nhã thời không thể được Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Xá lợi phất:  Như lời ông nói, Bồ Tát không học Bát nhã thời không thể 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì không thể lìa sức phương tiện mà 

có thể được.  Nếu Bồ Tát hành Bát nhã hoặc thấy có một pháp có được thời nên 

thủ lấy, nếu không có thể được thời thủ lấy cái gì?  Nghĩa là cho đây là Bát nhã 

ba la mật, cho đây là Thiền Ba la mật, cho đến đây là Thí Ba la mật; đây là sắc, 

thọ, tưởng, hành, thức, cho đến đây là Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Này 

Xá lợi phất, Bát nhã không thể thủ tướng, cho đến hết thảy Phật pháp không thể 

thủ tướng; ấy gọi là Bát nhã không thủ tướng, cho đến Phật pháp không thể thủ 

tướng, là chỗ Bồ Tát nên học.  Bồ Tát khi học ở trong ấy, tướng học cũng không 

thể  có  được,  huống  gì  Bát  nhã,  pháp  Phật,  pháp  Bồ  Tát,  pháp  Bích  chi  Phật, 

pháp Thanh văn, pháp người phàm phu, vì sao?  Vì không có một pháp nào có 

tự  tính.   Pháp  không  có  tự  tính  như  vậy  thời  cái  gì  là  người  phàm  phu,  Tu  đà 

hoàn,  Tư  đà  hàm,  A  na  hàm,  A  la  hán,  Bích  chi  Phật,  Bồ  Tát  và  Phật?   Nếu 

không có các hiền thanh ấy thời làm thế nào có pháp?  Vì biết pháp ấy nên phân 

biệt nói đây là người phàm phu, đây là Tu đà hoàn cho đến là Bồ Tát, là Phật. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  nếu  pháp  không  có  tự  tính,  không 

thật, không có căn bản thời làm thế nào biết đó là người phàm phu cho đến biết 

đó là Phật? 

Phật bảo Xá lợi phất:  Chỗ người phàm phu đắm trước là sắc có tự tính có thật 

chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn, chỉ do tâm điên đảo mà thấy có; thọ, tưởng, hành, 

thức cho đến mười tám pháp không chung, cũng như vậy. 

Này Xá lợi phất, Bồ Tát khi hành Bát nhã, do sức phương tiện nên thấy các pháp 

không có tự tính, không có căn bản nên có thể phát tâm Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác. 

Xá lợi phất bạch Phật:  Bồ Tát làm thế nào khi hành Bát nhã do sức phương tiện 

nên  thấy  các  pháp  không  có  tính,  không  có  căn  bản  nên  có  thể  phát  tâm  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Xá lợi phất:  Bồ Tát khi hành Bát nhã không thấy căn bản các pháp mà 

ỡ trong ấy sinh tâm giải đãi thoái thất.  Này Xá lợi phất, căn bản các pháp thật 

không có ngã, không có sở hữu, tính thường không, chỉ vì ngu si điên đảo nên 

chúng sinh chấp trước năm ấm, mười hai nhập, mười tám giới. Bồ Tát thấy các 

pháp không có sở hữu, tính thường không; khi tự tính không mà hành Bát nhã 

thời  tự  an  lập  như  huyễn  sư,  vì  chúng  sinh  mà  thuyết  pháp:     Dạy  bố  thí  cho 

người tham, dạy trì giới cho người phá giới, dạy nhẫn nhục cho người sân hận, 

dạy tinh tấn cho người giải đãi, dạy thiền định cho người loạn tưởng, dạy trí tuệ 

cho người ngu si, khiến chúng sinh trú trong bố thí cho đến trí tuệ, vậy sau mới 

nói thánh pháp có thể giải thoát khổ; dùng pháp ấy nên được quả Tu đà hoàn 

cho  đến  quả  A  la  hán,  đạo  Bích  chi  Phật,  quả  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác. 

Xá lợi phất bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát thấy chúng sinh ấy không có 

sở hữu nên dạy khiến bố thí, trì giới cho đến trí tuệ, vậy sau nói thánh pháp có 

thể  giải  thoát  khổ,  do  pháp  ấy  nên  được  quả  Tu  đà  hoàn  cho  đến  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Xá lợi phất?  Bồ Tát khi hành Bát nhã, không có tội lỗi có thể có được, 

vì  sao?   Vì  Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã,  không  thấy  có  chúng  sinh,  chỉ  vì  "pháp 

không"  tương  tục  nên  gọi  là  chúng  sinh.     Bồ  Tát  dùng  hai  đế  vì  chúng  sinh 

thuyết  pháp,  là  thế  đế  và  đệ  nhất  nghĩa  đế.   Trong  hai  đế  ấy,  chúng  sinh  tuy 

không thể có được, song vì Bồ Tát hành Bát nhã, dùng sức phương tiện nên vì 

chúng sinh thuyết pháp.  Chúng sinh nghe pháp ấy biết ta, tôi đời nay còn không 

thể có được,  huống gì pháp được dùng và người được Vô thượng chánh đẳng 

chánh  giác!   Như  vậy,  Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã,  do  sức  phương  tiện  nên  vì 

chúng sinh thuyết pháp. 

Xá lợi phất bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, tâm Bồ Tát rộng lớn, không có pháp 

có  thể  có  được,  hoặc  một  tướng,  hoặc  khác  tướng,  hoặc  dị  tướng  mà  có  thể 

trang nghiêm lớn như vậy.  Vì trang nghiêm ấy nên không sinh cõi Dục, không 

sinh 

cõi  

Sắc, không sinh cõi Vô sắc; không thấy pháp hữu vi, không thấy pháp vô vi mà ở 

trong ba cõi độ thoát chúng sinh, cũng không thấy có tướng chúng sinh, vì sao? 

Vì  chúng  sinh  không  trói  không  mở;  vì  chúng  sinh  không  trói  không  mở  nên 

không nhơ không sạch; vì không nhơ không sạch nên không có phân biệt sáu 

đướng; vì không có phân biệt sáu đường nên không có nghiệp, không có phiền 

não; vì không có nghiệp, không có phiền não nên cũng không có quả báo; và vì 

có quả báo ấy mà sinh trong ba cõi. 

Phật bảo Xá lợi phất;  Như vậy, như vậy.  Như lời ông nói, nếu chúng sinh trước 

có mà sau không thời chư Phật, Bồ Tát có tội lỗi.  Các pháp sáu đường sinh tử 

cũng như vậy, nếu trước có mà sau không thời chư Phật, Bồ Tát có tội lỗi.  Này 

Xá lợi phất, có Phật hay không có Phật thì tướng các pháp vẫn thường trú không 

khác; trong pháp tướng ấy còn không có ngã, không có chúng sinh, không có thọ 

mạng,  cho  đến  không  có  kẻ  biết  kẻ  thấy,  huống  gì  có  sắc,  thọ,  tưởng,  hành, 

thức! Nếu không có pháp ấy, làm thế nào có qua lại sáu đường mà kéo chúng 

sinh ra khỏi?  Này Xá lợi phất, các pháp tính ấy thường không, vì thế nên Bồ Tát 

từ chỗ  chư  Phật  quá khứ  nghe  pháp  tướng ấy mà phát tâm Vô thượng chánh 

đẳng  chánh  giác,  trong  đó  không  có  pháp  mà  ta  sẽ  được,  cũng  không  có  chỗ 

chúng sinh đắm trước nhất định không thể kéo ra; chỉ vì chúng sinh điên đảo nên 

đắm trước.  Vì thế  nên Bồ Tát phát tâm  đại trang nghiêm, thường không thoái 

chuyển đối với Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Bồ Tát không nghi rằng:  Ta 

sẽ không được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, hay ta sẽ chắc chắn được Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác?  Được Vô thượng chánh đẳng chánh giác rồi, 

dùng thật pháp làm lợi ích chúng sinh, khiến ra khỏi điên đảo.    Thí như vị thầy 

huyễn thuật hóa hiện ra trăm ngàn vạn ức người, đêm đồ ăn uống bố thí khiến 

cho được no đủ, hoan hỷ xướng lên rằng:  ta được phước lớn, ta được phước 

lớn!   Ý ông nghĩ sao, trong đây thật có người ăn uống đầy đủ chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Phật dạy:  Như vậy, Xá lợi phất, Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây, hành sáu Ba 

la  mật,  bốn  thiền  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung,  đầy  đủ  Bồ  Tát  đạo, 

thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật mà không có chúng sinh 

có thể độ. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, thế nào là Bồ Tát đạo?  Bồ Tát hành 

đạo ấy có thể thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây co hành bố thí, trì giới, 

nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ cho đến mười tám pháp không chung, mà 

thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật. 

Tu Bồ Đề thưa:   Bồ Tát làm thế nào hành bố thí có thể thành tựu tuệ giác cho 

chúng sinh? 

Phật dạy:  Bồ Tát khi hành bố thí, tự mình bố thí, cũng dạy chúng sinh bố thí, nói 

rằng:  Các thiện nam từ, các ông chớ đắm trước bố thí.  Các ông vì đắm trước 

bố thí nên lại phải thọ thân; vì lại phải thọ thân nên chịu nhiều khổ não.  Này các 

thiện nam tử, trong các pháp tướng không có bố thí, không có người thí, không 

có người nhận thí, ba pháp ấy tự tính đều không.  Pháp tính không ấy không thể 

thủ, và tướng không thể thủ là tính không.  Như vậy, Bồ Tát khi hành bố thí, bố 

thí cho chúng sinh, trong ấy không thấy có bố thí, người bố thí, người nhận thí, 

vì sao?  Vì bố thí không thể có được; ấy gọi là Bố thí Ba la mật.  Bồ Tát không 

thấy có ba pháp ấy nên có thể giáo hóa chúng sinh khiến được quả Tu đà hoàn 

cho đến quả A la hán, đạo Bích chi Phật cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác.  Bồ Tát khi hành bố thí thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, tự mình hành bố 

thí, cũng dạy người hành bố thí, tán thán pháp bố thí, hoan hỷ tán thán người 

hành bố thí. Bồ Tát bố thí như vậy được sinh vào dòng lớn Sát lợi, dòng lớn Bà 

la  môn,  đại  gia  cư  sĩ,  hoặc  làm  Tiểu  vương,  hoặc  làm  Chuyển  luân  Thánh 

vương; khi ấy đem bốn việc nhiếp thủ chúng sinh.  Bốn việc đó là bố thí, ái ngữ, 

lợi hành và đồng sự.  Lấy vốn việc ấy nhiếp thủ chúng sinh rồi, chúng sinh dần 

dần trú ở trong giới, ở trong bốn thiền cho đến tám phần thánh đạo, không, Vô 

tướng, Vô tác tam muội, vào chính vị mà được quả Tu đà hoàn cho đến quả A la 

hán hoặc đạo Bích chi Phật; hoặc dạy khiến được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác, nói rằng:  Này các thiện nam tử, các ông hãy phát tâm Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, Vô thượng chánh đẳng chánh giác dễ được, vì sao?  Vì không 

có  pháp  nhất  định.   Những  điều  chúng  sinh  đắm  trước  chỉ  vì  do  điên  đảo  nên 

sinh đắm trước.   Thế nên các ông tự xa lìa sinh tử, cũng dạy người khác xa lìa 

sinh tử;  các ông hãy phát tâm tự mình làm lợi ích, cũng làm lợi ích những điều 

hư  vọng  ấy  mà  nổi  sân  giận  để  phải  đọa  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sinh  và  các 

đường ác, chịu vô lượng khổ.  Các ông chớ vì những điều hư vọng không thật 

ấy mà gây tội nghiệp để vì tội nghiệp ấy còn không được làm thân người, huống 

gì  được  sinh  ra  đời  gặp  Phật.   Này  các  thiện  nam  tử,  sinh  ra  đời  có  Phật  khó 

gặp,  thân  người  khó  được,  các  ông  chớ  bỏ  mất  thời  giờ  quý  báu;  nếu  bỏ  mất 

thời giờ quý báu thời không thể cứu được.  Bồ Tát như vậy giáo hóa chúng sinh, 

tự mình hành nhẫn nhục, cũng dạy người khác hành nhẫn nhục, tán thán pháp 

nhẫn nhục, hoan hỷ tán thán người hành nhẫn nhục.  Bồ Tát khiến chúng sinh 

trú trong nhẫn nhục dần dần do pháp ba thừa được dứt hết khổ.  Như vậy, Bồ 

Tát trú trong Thí Ba la mật khiến chúng sinh an trú trong nhẫn nhục. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát làm thế nào trú trong Thí Ba la mật khiến chúng sinh 

tinh  tấn?   Bồ  Tát  thấy  chúng  sinh  giải  đãi,  nói  rằng:   Các  ông  vì  sao  giải  đãi? 

Chúng sinh đáp:  Vì thiếu nhân duyên.  Bồ Tát khi hành bố thí, nói với các chúng 

sinh rằng:  Ta sẽ làm cho các ông đầy đủ nhân duyên, hoặc bố thí, hoặc trì giới 

hoặc  nhẫn  nhục.   Chúng  sinh  ấy  được  nhân  duyên  lợi  ích  nên  thân  tinh  tấn, 

miệng tinh tấn, tâm tinh tấn.  Thân tinh tấn, tâm tinh tấn nên hết thảy thiện pháp 

đầy đủ, tu thánh pháp  vô lậu; tu  thánh  pháp  vô  lậu nên được quả Tu đà hoàn 

cho  đến  quả  A  la  hán,  Bích  chi  Phật  đạo  hoặc  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác.   Như  vậy,  Bồ  Tát  khi  hành  bố  thí  trú  trong  Tinh  tấn  Ba  la  mật  nhiếp  thủ 

chúng sinh. 

*Lại  nữa,  Tu  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  làm  thế  nào  khi  hành  bố  thí,  giáo  hóa  chúng  sinh 

khiến tu thiền định? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Bồ Tát thấy chúng sinh loạn tâm, nói rằng: Các ông có thể 

tu thiền định.  Chúng sinh đáp:  Chúng tôi thiếu nhân duyên.  Bồ Tát nói:   Ta sẽ 

làm cho các ông đủ nhân duyên.  Nhờ nhân duyên ấy khiến tâm các ông không 

chạy theo giác quán, tâm không tán loạn.  Chúng sinh do nhân duyên ấy nên dứt 

giác quán vào sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, tu tâm từ, bi, hỷ, xả.  Chúng 

sinh do  nhân  duyên thiền định  và tâm  vô lượng  ấy nên có thể tu bốn niệm  xứ 

cho đến tám phần thánh đạo.  Khi tu ba mươi bảy pháp trợ đạo dần dần vào ba 

thừa mà được Niết bàn, trọn không mất đạo.  Như vậy, Bồ Tát khi hành bố thí, 

lấy thiền định nhiếp thủ chúng sinh khiến hành Thiền Ba la mật. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát làm thế nào hành bố thí do Bát nhã nhiếp thủ chúng 

sinh?  Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát thấy chúng sinh ngu si không có trí tuệ, nói rằng:  

Các ông cớ gì không tu trí tuệ?  Chúng sinh đáp:  Vì thiếu nhân duyên.  Bồ Tát 

nói rằng:  Các ông cần được đầy đủ trí tuệ, hãy theo ta mà lấy; nghĩa là bố thí, trì 

giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định.  Nhân duyên ấy đầy đủ rồi, các ông suy nghĩ 

như vầy:   Bát nhã có pháp có thể được chắng?  hoặc ta, hoặc chúng sinh, hoặc 

thọ  mạng  cho  đến  kẻ  biết  kẻ  thấy  có  thể  được  chăng?   hoặc  sắc,  thọ,  tưởng, 

hành,  thức;  hoặc  cõi  Dục,  cõi  Sắc,  cõi  Vô  sắc;  hoặc  sáu  Ba  la  mật;  hoặc  ba 

mươi bảy pháp trợ đạo; hoặc quả Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, 

Bích chi Phật; hoặc Vô thượng chánh đẳng chánh giác có thể được chăng?  Khi 

chúng sinh suy nghĩ như vậy thời đối với Bát nhã không có pháp có thể được, có 

thể đắm trước; nếu không đắm trước pháp, khi ấy không thấy pháp có sinh có 

diệt, có nhơ có sạch; không phân biệt ấy là địa ngục, là súc sinh, là ngạ quỷ, là 

chúng A tu la, là trời, là người, là trì giới, là phá giới, là Tu đà hoàn, là Tư đà 

hàm, là A na hàm, là A la hán, là Bích  chi Phật, là Phật.  Như  vậy, Bồ Tát khi 

hành bố thí do Bát nhã nhiếp thủ chúng sinh. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát làm thế nào trú trong bố thí do Giới Ba la mật, Nhẫn 

Ba  la  mật  cho  đến  Bát  nhã  ba  la  mật,  cho  đến  do  ba  mươi  bảy  pháp  trợ  đạo 

nhiếp thủ chúng sinh?  Này Tu Bồ Đề,  Bồ Tát trú trong bố  thí lấy cúng dường 

làm lợi ích chúng sinh.   Do nhân duyên của sự lợi ích ấy nên chúng sinh có thể 

tu bốn niệm xứ, bốn chánh cần cho đến tám phần thánh đạo; chúng sinh tu ba 

mươi bảy pháp trợ  đạo ấy được giải thoát sinh tử.  Như  vậy,  Bồ Tát do thánh 

pháp vô lậu nhiếp thủ chúng sinh. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi giáo hóa chúng sinh, nói như vầy:  Này các thiện 

nam tử, các ông hãy theo ta lấy vật cần dùng:  Hoặc đồ ăn uống, hoặc y phục, 

đồ nằm, hương hoa cho đến bảy báu, các thứ cần dùng để nuôi sống. Các ông 

nên lấy việc ấy nhiếp thủ chúng sinh.  Các ông suốt đêm dài được lợi ích an vui, 

chớ nghĩ rằng vật ấy chẳng phải sở hữu của ta, ta suốt đêm dài vì chúng sinh 

chứa  nhóm  các  vật  ấy.   Các  ông  hãy  lấy  các  vật  ấy  như  vật  của  mình  không 

khác.  Giáo hóa chúng sinh khiến hành bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

định, trí tuệ, cho đến khiến được ba mươi bảy pháp trợ đạo, mười lực của Phật 

cho đến mười tám pháp không chung, cũng khiến được thánh pháp vô lậu, đó là 

Tu  đà  hoàn  cho  đến  quả  A  la  hán,  đạo  Bích  chi  Phật,  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác.  Như vậy, Bồ Tát  khi hành bố thí nên giáo hóa chúng sinh như vậy, 

khiến được xa lìa ba đường ác, cho đến xa lìa hết thảy khổ qua lại trong sinh tử. 

*Lại  nữa,  Tu  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  trú  trong  Giới  Ba  la  mật  giáo  hóa  chúng  sinh,  nói 

rằng:  Này chúng sinh, các ông thiếu nhân duyên gì mà phá giới? Ta sẽ cho các 

ông đầy đủ nhân duyên:  Hoặc bố thí cho đến trí tuệ và các vật cần dùng để nuôi 

sống.  Bồ Tát trú trong Trì giới Ba la mật làm lợi ích chúng sinh khiến tu mười 

thiện  đạo,  xa  lìa  mười  đạo  bất  thiện.   Chúng  sinh  ấy  trì  giới,  không  phá  giới, 

không khuyết giới, không ô trược giới, không tạp giới, không thủ giới, dần dần do 

pháp ba thừa mà dứt hết khổ.  Lấy việc trì giới làm đầu giống như bố thí, nói bốn 

Ba la mật khác cũng như vậy. 

Luận:  Hỏi:  Trước nói Bồ Tát tu sáu Ba la mật và các pháp trợ đạo không đầy đủ 

Bồ Tát đạo thời không được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, nay Tu Bồ Đề 

nên tự biết tu sáu Ba la mật đầy đủ Bồ Tát đạo mà được Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, cớ gì còn hỏi? 

Đáp:  Tu Bồ Đề không nghi làm sao được Vô thượng  chánh đẳng  chánh giác, 

nay  chỉ  hỏi  làm  sao  đầy  đủ  Bồ  Tát  đạo,  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác? 

Phật đáp:  Nếu Bồ Tát tu sáu Ba la mật... do hòa hợp với sức phương tiện nên 

có thể tu hành, khi ấy đầy đủ Bồ Tát đạo.  Sức phương tiện là không chắc chắn 

có được ba việc về bố thí, cũng không xa lìa ba việc ấy mà hành bố thí, khi ấy 

chiếu rõ Bồ Tát đạo.  Chiếu rõ và đầy đủ cùng một nghĩa.  Nếu Bồ Tát chắc chắn 

thấy có ba việc về bố thí thời rơi vào điên đảo chấp thường, bị lỗi thủ tướng chấp 

trước pháp; nếu không thấy có ba việc ấy thời rơi vào điên đảo chấp đoạn, chấp 

trước Không, trở lại khởi lên các phiền não tà kiến, liền xa lìa Bồ Tát đạo.  Nếu 

Bồ Tát lìa hai bên ấy, nhân nơi Không mà xả bỏ pháp bố thí giả danh hư vọng 

ấy,  nhân  nơi  thật  tướng  mà  xa  lìa  chấp  Không,  không  có  người  thí,  không  có 

người  nhận,  như  tướng  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  quán  bố  thí  cũng 

như  vậy  không  khác.   Bồ  Tát  hành  như  vậy  gọi  là  đầy  đủ,  cho  đến  mười  tám 

pháp không chung cũng như vậy. 

Xá lợi phất ở giữa hội chúng nghe Phật cùng với Tu Bồ Đề nói quả báo sâu xa 

của Bát nhã rất có lợi ích, tuy có lợi ích mà không có tính chắc chắn thời làm sao 

có thể tập hành? 

Phật đáp:  Bồ Tát khi hành Bát nhã không hoại sắc, không theo sắc, như vậy gọi 

là tập hành Bát nhã.  Bồ Tát khi mới phát tâm, vì biết thật pháp nên thường hành 

Bát nhã, thứ lớp tùy chỗ thích hợp hành bố thí... thế nên thường nói Bồ Tát khi 

hành Bát nhã là hành pháp bố thí... 

Không hoại sắc là không nói sắc ấy vô thường, không nói sắc ấy không, không 

có sở hữu, ấy gọi là không hoại sắc. 

Không theo sắc là không như mắt thấy sắc thủ tướng sinh  ra chấp trước.  Lại, 

không  nói  sắc  ấy  hoặc  thường  hoặc  vô  thường,  hoặc  khổ  hoặc  vui...  ấy  gọi  là 

không  theo  sắc,  vì  thấy  thường,  vô  thường  đều  chẳng  phải  là  thật  tướng  của 

sắc. 

*Lại nữa, không nói sắc ấy căn bản ấy từ trong thế tính lại, hoặc từ trong vi trần 

lại, hoặc từ trong cõi trời Đại tự tại lại, hoặc từ trong thời gian lại, hoặc từ trong 

tự nhiên sinh ra, hoặc không nói không nhân không duyên, miễn cưỡng sinh ra. 

Như  vậy  gọi  là  không  theo  sắc,  không  hoại  sắc.   Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân 

duyên:  Sắc ấy tính không có, nên không theo, không hoại. 

Tính không có là sắc ấy từ bốn đại hòa hợp, giả gọi là sắc, mà trong ấy không có 

một pháp nhất định gọi là sắc, như trong phẩm Phá sắc ở trước đã nói.  Sắc ấy 

từ nhân duyên hòa hợp sinh nên không có tự tính; nếu không có tự tính tức thời 

là tính không.  Nếu nắm được sắc tướng tính không ấy tức là tập hành Bát nhã, 

cho đến mười tám pháp không chung, cũng như vậy. 

Lại hỏi:  Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp không có tự tính có thể hoại, có thể 

theo thời Bồ Tát làm thế nào tập hành Bát nhã ba la mật?  Không học Bát nhã 

thời không được Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật  chấp  thuận  ý  Xá  lợi  phất  và  tự  nói  nhân  duyên:   Nếu  Bồ  Tát  dùng  sức 

phương tiện tu sáu Ba la mật thời tuy biết các pháp tính không mà có thể khởi 

lên  Bát  nhã  ba  la  mật.     Nếu  Bồ  Tát  tìm  hết  thảy  pháp     mảy  may  có  tính  nhất 

định có thể được, thời có thể thủ, có thể chấp trước.  Nhưng nay Bồ Tát thật tìm 

hết thảy pháp không có được tính nhất định gọi là Bát nhã ba la mật, Thiền Ba la 

mật cho đến mười tám pháp không chung.  Các pháp ấy đều không thể có được, 

vì không thể có được thời thủ cái gia?  ấy gọi là Bồ Tát đối với Bát nhã ba la mật 

không thủ.  Bồ Tát nên học Bát nhã không có chấp thủ ấy.   Không có chấp thủ 

còn không thể có được, huống gì chấp thủ Bát nhã và các pháp, vì hết thảy pháp 

không có tự tính? 

Xá lợi phất lại hỏi:  Nếu hết thảy pháp không có tự tính, làm thế nào biết đó là 

phàm phu, đó là Phật? 

Phật dạy:  Hết thảy pháp tuy không có tướng căn bản nhất định, nhưng vì phàm 

phu điên đảo nên chấp trước.  Bồ Tát tuy hành Bát nhã, do sức phương tiện nên 

thấy hết thảy pháp không có căn bản mà phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác.  Bồ Tát ấy hành sâu tính không nên không thấy hết thảy pháp có căn bản, 

vì không thấy nên không giải đãi, thoái mất; biết rõ ràng hết thảy pháp vô ngã, 

không có tính sở hữu, tính thường không, chỉ vì chúng sinh ngu si điên đảo nên 

chấp  trước  đó  là  năm  ấm,  mười  hai  nhập,  mười  tám  giới.   Khi  ấy  Bồ  Tát  suy 

nghĩ, trù lượng tướng tịch diệt sâu xa của các pháp mà chúng sinh đắm trước 

một cách hư  vọng  điên đảo.  Bồ Tát tự  ví mình như  vị thầy  huyễn thuật, dùng 

thần thông biến hóa thuyết pháp độ người.  Việc làm như huyễn, tâm bình đẳng 

thuyết pháp không thương, không ghét;  đối  với  người xan tham dạy sáu Ba la 

mật bố thí...; lại dạy pháp thù thắng hơn khiến ra khỏi sinh tử, được quả Tu đà 

hoàn cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Hỏi:  Ngoài sáu Ba la mật còn có pháp gì hơn chăng, nên vì sao đây lại nói là 

pháp hơn? 

Đáp:  Trong đây không nói Ba la mật mà chỉ dạy bố thí cho người, cho đến dạy 

trí tuệ cho người ngu si.  Pháp của chư Phật, Bồ Tát có đầu có sau.  Pháp đầu là 

bố thí, trì giới, thọ giới, quả báo bố thí, được phước lạc sinh cõi trời dạy cho biết 

vị ngọt của năm dục lợi ích ít mà hại nhiều, phải thọ thân ở thế gian, chỉ bị suy 

khổ; tán thán pháp dứt ái xa lìa thế gian, chỉ bị suy khổ; tán thán pháp dứt ái xa 

lìa thế gian, vậy sau mới dạy bốn đế khiến được quả Tu đà hoàn.  Trong đây Bồ 

Tát chỉ muốn dạy khiến chúng sinh được Phật đạo nên trước tiên dạy khiến tu 

sáu pháp đầu.  Trong đây trí tuệ lành không nhiếp thuộc ba môn giải thoát.  Trí 

tuệ lành ấy có thể phát sinh thiện pháp bố thí, có thể dứt xan tham, sân hận, các 

ác pháp, có thể khiến chúng sinh được sinh cõi trời, vì sao biết lại có pháp hơn? 

Vì pháp hơn là pháp bốn thánh đế:  Pháp xuất, pháp sở hành của các bậc thánh 

gọi là thánh pháp; pháp làm cho ra khỏi sinh tử của ba cõi gọi là pháp xuất.  Lấy 

bốn đế thuyết pháp nên tùy căn cơ của chúng sinh khiến được quả Tu đà hoàn 

cho đến được trí Nhất thiết chủng.  Trong dây tuy không nói sáu pháp đầu; nói 

bố thí... nên biết đã thu nhiếp vào trong ấy. 

*lại nữa, Bồ Tát vì Phật đạo nên thuyết sáu háp ấy, chỉ vì tâm chúng sinh hèn 

kém, tự thủ lấy Tiểu thừa, thế nên không nói sáu pháp đầu là bố thí, trì giới, quả 

báo sinh cõi trời... 

Xá lợi  phất bạch Phật:  Trước nói Bồ Tát là rốt ráo không thể có được,  nay  vì 

chúng sinh không có sở hữu mà thuyết pháp, khiến được pháp không có sở hữu 

là quả Tu đà hoàn cho đến trí Nhất thiết chủng.  Bạch Thế Tôn, Bồ Tát vì được 

pháp không có sở hữu nên có thể làm cho chúng sinh được pháp không có sở 

hữu, không có sở đắc ấy là có sở đắc ư? 

Phật dạy:  Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật không có lỗi có sở đắc, vì sao?  Vì 

Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật không thấy chúng sinh và pháp, chỉ thấy nhân 

duyên  hòa  hợp  giả  gọi  là  chúng  sinh.   Bồ  Tát  trú  trong  hai  đế  vì  chúng  sinh 

thuyết háp, không chỉ thuyết không, không chỉ thuyết hữu; vì chúng sinh ái trước 

nên  đắm  trước  không;  vì  chúng  sinh  thủ  tướng  chấp  trước  không  nên  thuyết 

hữu,  giữa  hai  chỗ  có  và  không,  không  nhiễm  trước.   Do  sức  phương  tiện  như 

vậy  mà  vì  chúng  sinh  thuyết  háp.   Thân  ta  và  ta  của  chúng  sinh  hiện  tại  còn 

không thể có được, huống gì sẽ được Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Xá lợi phất hoan hỷ bạch Phật:  Tâm rộng lớn là Bồ Tát.  Tâm rộng lớn là không 

có pháp có thể được, hoặc nhất tướng, hoặc dị tướng.  Như người bán giữa chợ 

tức cần có trao đổi; người có tâm lớn thời không như vậy, không có nương tựa 

vào đâu mà  có thể  phát tâm trang nghiêm lớn;  vì trang nghiêm lớn nên không 

sinh vào ba cõi, cũng kép chúng sinh ra khỏi ba cõi, song chúng sinh không thể 

có được, vì chúng sinh không trói không mở, nên hết thảy pháp không.  Từ lâu 

xa lại đây vì phiến não điên đảo hư dối không thật, thế nên gọi là không trói; vì 

không trói nên cũng không mở.  Trói tức là nhơ, mở tức là sạch; vì không nhơ 

không sạch nên không có phân biệt sáu đường; vì không phân biệt sáu đường 

nên  không  có  nghiệp  tội  phước;  vì  nghiệp  tội  phước  không  có  nên  không  có 

phiền  não  khởi  lên  nghiệp  tội  phước;  không  khởi  nghiệp  tội  phước  thời  không 

thể có quả báo.   Như  vậy, trong các pháp rốt ráo không mà trang nghiêm  lớn, 

việc ấy thật là hy hữu; thí như người trồng cây giữa hư không, cây lá hoa quả 

làm lợi ích nhiều. 

Phật hứa khả ý Xá lợi phất rằng, Xá lợi phất vì vấn nạn về không ấy nên Phật 

cũng đáp, cũng hứa khả; vì Xá lợi phất nói không, nên Phật hứa khả, vì Xá lợi 

phất vấn nạn không, nên Phật đáp.  nghĩa là nếu chúng sinh và các pháp trước 

có nay không, thời chư Phật thánh hiền có tội lỗi.  Tội lỗi là làm cho chúng sinh 

vào Vô dư Niết bàn, vĩnh viễn diệt hết thảy pháp, vào trong không đều không có 

sở  hữu;  làm  đoạn  diệt  hết  thảy  pháp  như  vậy  nên  có  tội  lỗi.   Này  Xá  lợi  phất, 

chúng  sinh  và  hết  thảy  pháp  từ  trước  lại  đây  không  có;  hoặc  có  Phật,  hoặc 

không  có  Phật  thì  pháp  ấy  vẫn  thường  trú  không  khác,  đó  là  thật  tướng  các 

pháp; thế nên không có sáu đường sinh tử, cũng không có chúng sinh để có thể 

kéo  ra.   Này  Xá  lợi  phất,  hết  thảy  pháp  trước  không,  vì  vậy  mà  Bồ  Tát  ở  chỗ 

Phật nghe tướng ấy của các pháp nên phát tâm Vô thượng chánh đẳng  chánh 

giác, nghĩ rằng:  Trong Bồ đề cũng không có pháp có thể được, cũng không có 

pháp chơn thật nhất định khiến chúng sinh đắm trước mà không thể độ; chỉ vì 

chúng sinh si cuồng điên đảo nên đắm trước pháp hư dối; thế nên Bồ Tát phát 

tâm trang nghiêm lớn, không thoái chuyển đối với Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác.     Lại  nghĩ  rằng:   Ta  chắc  chắn  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác, 

chẳng phải chẳng được; được rồi dùng thật pháp làm lợi ích chúng sinh; vì lợi 

ích chúng sinh nên chúng sinh được ra khỏi điên đảo.  Muốn làm rõ việc này nên 

trong kinh đây nói ví dụ như vị thầy huyễn thuật.   Thầy huyễn thuật tức chỉ cho 

Bồ Tát.  Thầy huyễn thuật tạo dựng vườn rừng, quán xá, tức là sáu pháp Ba la 

mật độ chúng sinh; tạo ra voi ngựa, trai gái, tức là chúng sinh được Bồ Tát độ. 

Như vị thầy huyễn thuật một thân, vì sức huyễn, huyễn làm ra các chúng sinh, 

vườn  rừng,  quán  xá  để  làm  vui  mọi  người;  nếu  thầy  huyễn  thuật  cho  các  việc 

huyễn làm ra ấy là thật, đối với người huyễn tìm ân huệ tức là người cuồng; Bồ 

Tát cũng như vậy.  Theo Phật nghe dạy hết thảy pháp tính không, như huyễn mà 

dùng việc bố thí lợi ích chúng sinh; lại muốn cầu phước đức ân huệ thời tức là 

điên đảo. 

Hỏi:  Pháp huyễn, chú thuật thật có, còn các vật huyễn làm ra có thể hư dối; như 

chúng sinh không, nên Bồ Tát cũng không; Bồ Tát không hóa làm ra chúng sinh, 

đâu được nêu làm ví dụ? 

Đáp:  Trong thật tướng các pháp, pháp còn không có, huống gì chúng sinh!  Tên 

khác của chúng sinh gọi là vị thầy huyễn thuật.  Vị thầy huyễn thuật thật không 

có, cớ gì nói vị thầy huyễn thuật có mà các việc huyễn làm ra không có?  Như 

ông  cho  vị  thầy  huyễn  thuật  thật  có,  còn  các  việc  huyễn  làm  ra  không  có,  còn 

thánh nhân xem vị thầy huyễn thuật và các việc huyễn làm ra không khác nhau. 

Vì làm rõ việc ấy nên nói ví dụ, mà chỉ lấy phần ít giống nhau làm ví dụ, cớ gì 

nêu ra toàn phần để vấn nạn?  Như sư tử ví dụ cho vua, vì sư tử không hề sợ 

hãi giữa các loài thú.   Vua cũng như vậy, tự tại, không chướng ngãi giữa thần 

dân nên lấy làm ví dụ, đâu có thể trách rằng sư tử có bốn chân, có lông mao là 

khác ư?  Phật nói tính không là các pháp đều không mà còn có chúng sinh; thế 

nên nêu vị thầy huyễn thuật làm ví dụ.   Nay tôi nói ví dụ để phá chúng sinh, cớ 

sao ông lại đem chúng sinh ra vấn nạn? 

Bấy giờ Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, thế nào là thành tựu tuệ giác 

cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật? 

Tu Bồ Đề tuy biết Bồ Tát đạo, song vì trong đây nói tính không sâu xa nên người 

nghe sinh nghi; vì vậy nên Tu Bồ Đề hỏi. 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  từ  khi  mới  phát  tâm  hành  sáu  Ba  la  mật  cho  đến  mười  tám 

pháp  không  chung,  ấy  là  Bồ  Tát  đạo;  hành  đạo  ấy  là  thành  tựu  tuệ  giác  cho 

chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật. 

Tu Bồ Đề lại hỏi:   Làm sao hành pháp ấy là thành tựu tuệ giác cho chúng sinh? 

Ý Tu Bồ Đề muốn nói:  Nếu pháp tự tính không, chúng sinh cũng tự tính không, 

làm thế nào có thể được thành tựu? 

Phật dạy:  Bồ Tát do sức phương tiện nên lấy pháp bố thí giáo hóa chúng sinh, 

không dạy chúng sinh chấp trước bố thí cho là chân thật. 

Sức phương tiện là Bồ Tát nói với chúng sinh rằng:  Này các thiện nam tử, hãy 

đến đây bố thí, chớ chấp trước bố thí ấy, như trong kinh đây nói rộng.  Chúng 

sinh do bố thí được sinh chỗ giàu sang, vì được sinh chỗ giàu sang nên sinh tâm 

ngã  mạn,  kiêu  mạn;  vì  ngã  mạn  kiêu  mạn  tăng  trưởng  nên  phá  thiện  pháp;  vì 

phá thiện pháp nên đọa vào ba đường ác.  Thế nên Bồ Tát trước tiên dạy rằng:  

Chớ đắm trước bố thí, chỉ nhân nơi việc bố thí tu trì giới ấy và đều hồi hướng 

đến Niết bàn, vì sao?  Vì thật tướng các pháp tính không, không thể thủ tướng. 

Như vậy, Bồ Tát do sức phương tiện giáo hóa chúng sinh khiến được quả Tu đà 

hoàn cho đến Phật đạo.  Bồ Tát ấy tự mình hành bố thí, cũng dạy chúng sinh bố 

thí.  Nếu không tự mình bố thí, hoặc có người nói:    Nếu bố thí là pháp hay, cớ 

sao ông không tự hành?  Thế nên Bồ Tát trước tiên tự mình bố thí. 

*Lại nữa, Bồ Tát rất ưa thích thiện pháp, mà bố thí là cửa ban đầu, thế nên hành 

bố  thí.   Lại,  Bồ  Tát  rất  từ  bi,  thương  xót  chúng  sinh;  vì  tâm  từ  bi  tuy  lớn  song 

không thể làm đầy đủ cho chúng sinh, thế nên trước tiên bố thí để làm cho tâm 

họ được nhu nhuyến, có thể do nhân duyên bố thí được sinh vào bốn dòng tộc 

và làm Chuyển lân Thánh vương; rồi dùng bốn nhiếp pháp nhiếp thủ chúng sinh, 

dần dần đem pháp ba thừa dạy bảo khiến cho được Niết bàn.  Dạy người khác 

bố thí, tán thán pháp bố thí, hoan hỷ tán thán người bố thí; ấy là rất ưa bố thí. 

Thế nên thấy người khác cùng hành mà hoan hỷ tán thán. 

*Lại nữa, tâm Bồ Tát thương xót chúng sinh nếu thấy họ tu phước thời hoan hỷ; 

như cha lành thấy con làm việc tốt thời tâm hoan hỷ.  Người ấy theo bốn cách 

hành bố thí  được  sinh  vào  dòng quý  Sát lợi,  Bà la môn...; lấy  bố thí nhiếp thủ 

chúng sinh rồi dần dần dạy họ khiến trì giới, thiền định cho đến được đạo Bích 

chi Phật.  Hoặc thấy chúng  sinh  người nào có tâm lớn  và có chút ít tâm từ bi, 

người  ấy  sợ  hãi  sinh  tử  lâu  xa,  nên  giải  đãi  thoái  mất,  thời  Bồ  Tát  dùng  sức 

phương tiện nói với chúng sinh ấy rằng:  Lạ thay, các chúng sinh kia!  Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác dễ được, cớ sao các ông cho là khó?  Chỗ chúng sinh 

chấp  đắm,  trong  đó  không  có  pháp  chơn  thật  nhất  định  có  thể  ngăn  trở,  khó 

hiểu,  các  ông  nên  phát  tâm  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.   Đã  tự  mình 

được độ, còn độ thoát chúng sinh. 

Độ thoát chúng sinh là Bồ Tát tự cưỡi xe Đại thừa được độ, dùng xe ba thừa tùy 

theo chỗ thích hợp của chúng sinh có thể độ mà độ.  Đã tự lợi ích mình, cũng lợi 

ích người khác. 

Lợi ích người khác là tự mình đã thành Phật, cũng đem pháp ba thừa độ chúng 

sinh.  Nếu Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật được như vậy thời từ khi mới phát tâm 

về sau trọn không đọa vào ba đường ác. 

Thường  làm  Chuyển  luân  Thánh  vương  là  Bồ  Tát  phần  nhiều  sinh  cõi  Dục,  vì 

sao?  Vì trong cõi Vô sắc không có hình tướng nên không thể giáo hoa; trong cõi 

Sắc phần nhiều ưa đắm cái vui thiền định, không có tâm nhàm chán nên cũng 

khó hóa giáo; lại cũng không sinh cõi trời Dục giới, vì sao?  Vì đắm cái vui năm 

dục nên khó giáo hóa.  Còn ở trong nhân đạo đời đời lấy bốn việc nhiếp, nhiếp 

thủ chúng sinh, nên làm Chuyển luân Thánh vương. Trong đây Phật tự nói nhân 

duyên:  Tùy theo chỗ gieo nhân mà được quả báo lớn, như trong Kinh nói tướng 

bố thí.  Lại có Bồ Tát khi hành Thí Ba la mật, thấy chúng sinh phá giới liền nghĩ 

rằng:   Các ông vì nhân duyên không đầy đủ nên phá giới, ta sẽ cấp cho vật cần 

dùng để khỏi bị thiếu thốn. 

Người phá giới có hai hạng:  Một là nhân duyên trì giới không đầy đủ nên phá, 

như người nghèo cùng vì đói khát cấp bách nên trộm cắp.  Hai là nhân duyên trì 

giới  tuy  đầy  đủ  nhưng  vì  tâm  tập  theo  thói  ác,  ưa  làm  việc  ác  mà  phá  giới. 

Người nghèo cùng phá giới thời Bồ Tát nói với họ:   Ông hãy trì giới, ta sẽ cung 

cấp  cho  đầy  đủ.   Các  ông  trì  giới  rồi  dần  dần  nhờ  pháp  ba  thừa  mà  được  độ 

thoát; ấy gọi là nhân bố thí sinh trì giới. 

Chúng sinh vì việc không như ý nên nổi giận là như vì tìm vật không được như ý 

nên nổi giận, gặp người không xứng ý nên nổi giận.  Bồ Tát tu bố thí tùy theo ý 

họ mà cung cấp cho đầy đủ. 

Hỏi:  Như người nghèo túng thời cấp thí cho để không nổi giận có thể được, còn 

người không xứng ý bị làm xúc não khiến nổi giận thời lại làm sao? 

Đáp:  Lấy ngọc như ý thí cho thời người ta đều vừa ý, vì uy đức của ngọc nên 

người không nổi giận; như hành giả vào tam muội từ tâm nên người không nổi 

giận.  Thế nên nói vì thiếu nhân duyên gì nên nổi giận, ta sẽ làm cho ngươi được 

đầy đủ. 

*Lại nữa, hết thảy pháp tính không, không có sở hữu, lý do việc ông giận cũng 

đều hư dối không nhất định, tại sao ông vì việc hư dối mà nổi giận mắng nhiếc, 

gia hại cho đến cướp mạng?  Vì tạo tội nặng ấy nên đọa vào ba đường ác chịu 

vô lượng khổ.  Các ông chớ vì việc hư dối không thật mà chịu tội lớn.  Như trong 

núi có một bức họa đồ vẽ hình Phật, trong đó có một phòng riêng, trong có một 

con quỷ đi đến khủng bố, xúc não vị đạo nhân nên các đạo nhân đều bỏ phòng 

mà đi.   Có một khách Tăng đi đến, vị Duy na phân xử chia cho ở phòng ấy, nói 

với vị khách tăng rằng:   Trong phòng ấy có một con quỷ ưa xúc não người, ông 

có thể ở được thì ở.  Vị khách Tăng tự cầm dao trì giới, đa văn mà nói với tiểu 

quỷ:  Ngươi có khả năng gì ta cũng sẽ hàng phục, liền vào phòng ở.  Đêm xuống 

lại có một khách Tăng khác đi đến tìm chỗ ở, vị Duy na cũng chỉ cho ở phòng ấy 

và  nói:   Trong  phòng  có  tiểu  quỷ  hay  xúc  não  người.     Vị  khách  Tăng  kia  cũng 

nói:  Tiểu quỷ có khả năng gì, tôi cũng sẽ hàng phục.  Vị khách Tăng vào trước 

đóng cửa lại, ngồi ngay thẳng chờ quỷ; vị khách Tăng đến sau trong đêm tối xô 

cửa bước vào.  Vị khách Tăng trước cho đó là quỷ, không chịu mở cửa; vị khách 

Tăng  sau  dùng  hết  sức  đập  cửa.   Vị  khách  Tăng  ở  trong  lấy  dao  chắn  lại;  vị 

khách Tăng ở ngoài hơn, xô cửa đi vào.  Vị khách Tăng ở trong đánh; vị khách 

Tăng ở ngoài cũng cực lực đánh lại nhừ tử.  Đến khi trời sáng, nhân thấy rõ mọi 

việc mới biết là kẻ đồng học cũ, nên cùng nhau hổ thẹn mà xin lỗi.  Mọi người 

kéo đến nực cười, cho là quái gỡ.  Chúng sinh cũng như vậy, năm uẩn hòa hợp 

không có ngã, không có nhân mà chấp thủ tướng suông để tranh đấu nhau.  Nếu 

bị cắt xẻ từng mảnh ném xuống đất thời chỉ  có xương thịt mà không có người, 

không có ta.   Thế nên Bồ Tát nói với chúng sinh rằng:  Các ông chớ ở nơi căn 

bản không, mà tranh đấu, gây tội, vì tội tranh đấu nên thân người còn không thể 

có được, huống gì được gặp Phật!  Nên biết thân người khó được, Phật ra đời 

khó gặp, thời giờ quý báu dễ qua, một phen rơi vào chỗ hoạn nạn thời vĩnh viễn 

không thể sửa trị.  Nếu đọa vào địa ngục, bị thiêu đốt, cắt xẻ thời làm sao giáo 

hóa  được?   Nếu  rơi  vào  súc  sinh,  tàn  hại  lẫn  nhau,  cũng  không  thể  giáo  hóa! 

Nếu rơi vào ngạ quỷ, đói khát bức não thời cũng không thể giáo hóa!  Nếu sinh 

vào cõi trời sống lâu, dù ngàn vạn đức Phật qua đi mà vì đắm trước thiền vị nên 

cũng  không  hay  biết!   Nếu  như  sinh  vào  các  nước  biên  địa,  tuy  đều  là  thân 

người mà ngu si, không thể giáo hóa!  Tuy được sinh vào trung tâm cõi nước mà 

hoặc  tay  chân  không  hoàn  toàn;  hoặc  mù,  điếc,  câm,  ngọng;  hoặc  không  biết 

nghĩa  lý;  hoặc  tuy  sáu  căn  không  đầy  đủ  mà  không  thông  lợi,  hay  đắm  sâu  tà 

kiến nói rằng không có tội phước, thời cũng không thể giáo hóa!  Thế nên vì họ 

nói thì giờ quý báu, chớ để luống qua mà bị đọa vào các chỗ khổ nạn, không thể 

độ được. 

Các Ba la mật khác như trong kinh này nói rộng, nên ở đây không giải thích. 

Hỏi: Ở trong Thí Ba la mật mà hành năm Ba la mật xong, sao còn nói lại sáu Ba 

la mật? 

Đáp:  Trên kia nói tu một độ thứ lớp đầy đủ năm độ, còn ở đây nói chung cả năm 

độ cùng tu một lần. 

Lại, trước chỉ nói sáu Ba la mật, nay đây nói luôn cả ba mươi bảy pháp trợ đạo 

và các đạo quả. 

Hỏi:   Ba  mươi  bảy  pháp  trợ  đạo  từ  tâm  xuất  ra,  làm  sao  do  nhân  duyên  giúp 

được? 

Đáp:  Bồ Tát cung cấp cho người tọa thiền y phục, đồ uống ăn, thuốc thang, gậy 

pháp, thiền sàng, thiền trấn, làm cho gặp được thầy tốt dạy bảo, được đệ tử tốt 

thọ giáo; đưa cho bộ xương người khiến quán, cho thiền kinh khiến người dạy 

thiền pháp.  Như vậy, là nhân duyên của ba mươi bảy pháp trợ đạo.  Lại khiến 

người giảng cho pháp Đại thừa rằng:  Các ông cần y phục, đồ uống ăn hãy đều 

đến đây nhận lấy như vật của mình, chớ nghi ngại.  Các ông được vật ấy rồi tự 

mình hành sáu Ba la mật, cũng dạy người khác hành sáu Ba la mật.  Việc bố thí 

ấy tính không, các ông chớ đắm trước việc bố thí và quả báo bố thí.  Chúng sinh 

ngộ được tính không ấy, dần dần được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vào 

Vô dư Niết bàn. 

Như lấy pháp bố thí làm đầu sinh ra năm Ba la mật khác; nghĩa các Ba la mật 

khác cũng như vậy. 

(Hết cuốn 91 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 92  

Giải Thích:  Phẩm Tịnh Phật Quốc Độ Thứ 82 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi:  Phầm Tịnh Phật Quốc 

Kinh Đại Bát nhã hội thứ 2 ghi:  Phẩm Đạo Sĩ thứ 80) 

Kinh:  Bấy giờ Tu Bồ Đề suy nghĩ:  Thế nào là đạo Bồ Tát? Bồ Tát trú trong đạo 

ấy như vậy có thể phát đại thệ nguyện trang nghiêm? 

Phật biết ý nghĩ của Tu Bồ Đề, bảo Tu Bồ Đề:  Sáu Ba la mật mà đạo Bồ Tát; ba 

mươi bảy pháp trợ đạo là đạo Bồ Tát; mười tám không, là đạo Bồ Tát; tám bội 

xả, định chín thứ lớp, mười lực của Phật cho đến mười tám pháp không chung, 

là đạo Bồ Tát.  Hết thảy pháp cũng là đạo Bồ Tát.  Này Tu  Bồ Đề, ý  ông nghĩ 

sao,  vả  chăng  có  pháp  Bồ  Tát  không  học  mà  có  thể  được  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác chăng?   Này Tu Bồ Đề, không có pháp Bồ Tát không nên học, 

vì sao?  Vì Bồ Tát không học hết thảy pháp thời không được trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp đều không, thời vì 

sao nói Bồ Tát học hết thảy pháp?  Như vậy há ở trong chỗ không có Thế Tôn, 

không có hý luận thành ra có hý luận chăng?  Nghĩa rằng hý luận cho là đây, là 

kia, là pháp thế gian, là pháp xuất thế gian, là pháp hữu lậu, là pháp vô lậu, là 

pháp hữu vi, là pháp vô vi, là pháp phàm phu, là pháp A la hán, là pháp Bích chi 

Phật, là pháp Phật. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như vậy, như vậy.  Hết thảy pháp thật không; nếu hết thảy 

pháp chẳng không, thời Bồ Tát không thể được Vô thượng  chánh đẳng chánh 

giác.  Nay hết thảy pháp thật không, nên Bồ Tát có thể được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác.  Này Tu Bồ Đề, như lời ông nói, nếu hết thảy pháp không, há 

không phải ở trong chỗ không có hý luận. Thế Tôn khởi lên hý luận phân biệt có 

kia có đây, có pháp thế gian, pháp xuất thế gian cho đến pháp Phật.  Này Tu Bồ 

Đề,  nếu  chúng  sinh  biết  hết  thảy  pháp  không,  thời  Bồ  Tát  không  học  hết  thảy 

pháp  mà  được  trí  Nhất  thiết  chủng.   Nay  chúng  sinh  thật  không  biết  hết  thảy 

pháp không, vì thế nên Bồ Tát được Vô thượng chánh đẳng chánh giác rồi, phân 

biệt các pháp, vì chúng sinh mà giảng nói.  Này Tu Bồ Đề, ở trong đạo Bồ Tát 

ấy, từ khi mới phát tâm lại dây, đối với tính nhất định của hết thảy pháp không 

thể có được, chỉ vì nhân duyên hòa hợp khởi lên nên có danh từ các pháp. Ta 

nên suy nghĩ như vầy:  Các pháp thật tính không dính mắc gì, như tính sáu Ba la 

mật  hoặc  ba  mươi  bảy  pháp  trợ  đạo,  hoặc  quả  Tu  đà  hoàn  cho  đến  quả  A  la 

hán, đạo Bích chi Phật, Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì sao?  Vì hết thảy 

pháp,  hết  thảy  pháp  tính  không,  không  chẳng  dính  mắc  không,  không  cũng 

không thể có  được,  huống gì  trong không có dính mắc?   Bồ Tát suy  nghĩ như 

vậy nên không chấp trước hết thảy pháp mà học hết thảy pháp, ở trong sự học 

ấy quán tâm hành của chúng sinh, biết tâm ấy hành ở chỗ nào.  Biết chúng sinh 

hành ở trong hư vọng không thật, khi ấy Bồ Tát nghĩ rằng:  Chúng sinh ấy chấp 

trước pháp hư vọng không thật nên dễ độ thoát.   Bồ Tát trú trong Bát nhã , dùng 

sức phương tiện giáo hóa như vầy:  Chúng sinh các ngươi nên hành bố thí, có 

thể được giàu của cải, cũng chớ ỷ thị quả báo bố thí mà tự cao, vì sao?  Vì trong 

dó không có pháp chắc thật; trì giới, thiền định, trí tuệ cũng như vậy.  Chúng sinh 

hành pháp ấy có thể được quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán, đạo Bích chi 

Phật, Phật đạo; chớ nghĩ rằng có pháp ấy giáo hóa như vậy hành đạo Bồ Tát mà 

không vướng mắc gì, vì trong ấy không có gì chắc thật.  Nếu giáo hóa được như 

vậy  gọi  là  hành  đạo  Bồ  Tát,  vì  đối  với  các  pháp  không  dính  mắc  gì,  vì  sao? 

Tướng các pháp không dính mắc, vì tự tính không có, vì tính không.  Này Tu Bồ 

Đề, khi hành đạo Bồ Tát như vậy không trú chỗ nào.  Bồ Tát vì không trú pháp 

nên cũng không trú trong ấy hành Giới Ba la mật, cho đến cũng không trú trong 

ấy hành Bát nhã ba la mật; hành sơ thiền cũng không trú trong ấy, vì sao?   Vì 

so thiền ấy, tướng sơ thiền không, người hành thiền cũng không, pháp dùng để 

hành thiền cũng không; đệ nhị, đệ tam, đệ tứ thiền cũng như vậy; từ, bi, hỷ, xả 

cho đến định chín thứ lớp cũng như vậy.  Được quả Tu Đà hoàn cũng không trú 

trong ấy, cho đến được đạo Bích chi Phật cũng không trú trong ấy. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, do nhân duyên gì nên không trú trong 

ấy? 

Phật dạy:  có hai nhân duyên nên không trú trong ấy.  Những gì là hai?  Một là 

các đạo quả  tính không, không có chỗ trú, cũng không có pháp sở dụng, cũng 

không có người trú; hai là không cho chút ít việc là đủ nên không trú, nghĩ rằng:  

Ta không nên không được quả Tu đà hoàn, ta chắc chắn nên được quả Tu đà 

hoàn,  chỉ  ta  không  nên  trú  trong  ấy;  cho  đến  đạo  Bích  chi  Phật  ta  chẳng  nên 

không được, ta chắc chắn nên sẽ được, chỉ ta không nên trú trong ấy, cho đến 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác cũng không nên trú, vì sao?  Vì từ khi 

ta  mới  phát  tâm  lại  đây  không  có  tâm  gì  khác,  chỉ  nhất  tâm  hướng  đến  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác.  Bồ Tát nhất tâm hướng đến Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, xa lìa các tâm khác; gây nghiệp thân, miệng, ý đều nên hướng 

đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát trú vào nhất tâm 

ấy có thể phát sinh đạo giác ngộ. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp chẳng sinh, làm sao 

Bồ Tát có thể phát sinh đạo giác ngộ? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như vậy, như vậy, hết thảy pháp không sinh.  Vì sao không 

sinh?  Vì không có gì làm, không có gì khởi, vì hết thảy pháp chẳng sinh. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, có Phật hay không có Phật thời thật 

tướng các pháp vẫn thường trú ư? 

Phật  dạy:   Như  vậy,  như  vậy.   Thật  tướng  các  pháp  thường  trú,  vì  chúng  sinh 

chẳng  biết  thật  tướng  các  pháp  thường  trú  nên  Bồ  Tát  vì  chúng  sinh  mà  phát 

sinh đạo giác ngộ, dùng đạo ấy kéo chúng sinh ra khỏi sinh tử. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, dùng đạo sinh được giác ngộ ư? 

Phật dạy:  không được. 

Bạch đức Thế Tôn, dùng đạo không sinh được giác ngộ ư? 

Phật dạy:  Không được. 

Bạch đức Thế Tôn, dùng đạo không sinh chẳng phải không sinh được giác ngộ 

chăng? 

Phật dạy:  không được. 

Bạch đức Thế Tôn, làm thế nào được giác ngộ? 

Phật  dạy:   Chẳng  phải  dùng  đạo  được  giác  ngộ,  cũng  chẳng  phải  dùng  chẳng 

phải đạo được giác ngộ, vì tính giác ngộ tức là đạo, đạo tức là giác ngộ. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu giác ngộ tức  là đạo, đạo tức là 

giác  ngộ,  nay  đây  Bồ  Tát  khi  chưa  làm  Phật  lẽ  đáng  được  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác, cớ sao nói các đấng Như Lai, Ứng cúng, Chánh biến tri có 32 

tướng,  80  vẻ  đẹp  tùy  hình,  mười  lực,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại, 

mười tám pháp không chung, đại từ đại bi? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Ý ông nghĩ sao, Phật được giác ngộ chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Phật không được giác ngộ, vì sao?  Vì Phật tức là 

giác ngộ, giác ngộ tức là Phật. 

Như lời Tu Bồ Đề hỏi, khi còn Bồ Tát không nên được giác ngộ.  Bồ Tát ấy đầy 

đủ sáu Ba la mật, ba mươi bảy pháp trợ đạo, mười lực của Phật, bốn điều không 

sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, tam muội Kim Cang, một 

niệm tương ưng với tuệ mới được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, khi ấy gọi 

là Phật, được tự tại đối với hết thảy pháp. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát nghiêm tịnh cõi Phật? 

Phật dạy:  Bồ Tát từ khi mới phát tâm trở lại đây tự trừ nghiệp thô nơi thân, tự 

trừ nghiệp thô nơi miệng, tự trừ nghiệp thô nơi ý, cũng làm thanh tịnh nghiệp thô 

nơi thân, miệng, ý của người khác. 

Bạch đức Thế Tôn, thế nào là nghiệp thô nơi thân, miệng, ý của Bồ Tát? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Nghiệp bất thiện:  Hoặc sát sinh cho đến tà kiến là nghiệp 

thô nơi thân, miệng ý của Bồ Tát. 

*Lại nữa, giới không thanh tịnh là nghiệp thô nơi thân, miệng của Bồ Tát. 

*Lại nữa, nếu Bồ Tát xa lìa bốn niệm xứ mà tu hành, gọi là nghiệp thô của Bồ 

Tát; xa lìa bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy giác phần, tám 

phần thánh đạo, tam muội Không, Vô tướng, Vô tác cũng là nghiệp thô của Bồ 

Tát. 

*Lại nữa, Bồ Tát tham chứng quả Tu Đà hoàn cho đến tham chứng quả A la hán, 

đạo Bích chi Phật là nghiệp thô của Bồ Tát. 

Luận:  Từ trước lại đây Tu Bồ Đề thường hỏi về pháp không.  Bấy giờ trong hội 

chúng nghi:  Tu Bồ Đề đã thể ngộ pháp tịch tịnh không hý luận, cớ sao còn hỏi 

nhiều?  Vì thế nên không hỏi mà chỉ tâm niệm. 

*Lại nữa, có những Bồ Tát và chư thiên vào sâu thiền định, không ưa ngôn ngữ 

mà chỉ muốn được ích lợi của pháp, thế nên Tu Bồ Đề không phát ngôn mà chỉ 

tâm niệm. 

Hỏi:  Vì sao Tu Bồ Đề tuy không nói mà Thế Tôn vẫn dùng lời đáp? 

Đáp:   Sắc  thân  của  Phật  trông  thấy  không  nhàm  chán;  thấy  sắc  không  nhàm 

chán,  nghe  âm  thanh  cũng  như  vậy,  nên  tuy  nói  mà  không  chướng  ngại  hạnh 

thiền định vi tế; thế nên Phật dùng lời để đáp. 

*Lại nữa, Phật an lập nơi tướng tịch diệt, trú trong Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác, không phân biệt hết thảy pháp hoặc thiện hoặc bất thiện.   Chúng sinh có 

nghi mà hỏi, Phật theo chỗ hỏi, chỗ suy nghĩ mà đáp, vì thế nên không giống với 

Tu Bồ Đề.  Tu Bồ Đề nghe sáu Ba la mật nghĩa lý rất sâu, không thể nắm bắt 

được  bờ  mé  của  nó,  nên  hỏi:   Thế  nào  là  đạo  Bồ  Tát  mà  hành  đạo  ấy  được 

thanh  tịnh,  k  có  chỗ  đắm  trước  các  thiện  pháp,  sáu  Ba  la  mật  trang  nghiêm? 

Phật biết ý Tu Bồ Đề nghĩ nên đối với Tu Bồ Đề tuy lợi ích ít mà vì lợi ích cho 

các Bồ Tát nên đáp:  Sáu Ba la mật là đạo Bồ Tát.  Sáu Ba la mật là đạo của Bồ 

Tát mới phát tâm; tiếp đến hành bốn thiền, tám bội xả, định chín thứ lớp và ba 

mươi bảy pháp trợ đạo, chỉ cầu Niết bàn; hành mười tám không, mười lực của 

Phật, là các thiện pháp vi tế, chỉ vì cầu Phật đạo.  Sáo đạo Ba la mật phần nhiều 

vì chúng sinh mà nói; ba mươi bảy pháp trợ đạo chỉ vì cầu Niết bàn; mười tám 

không, từ Niết bàn xuất ra, là đạo vượt quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật mà 

vào Bồ Tát vị.   Ba đạo ấy đều là sở hành của sinh thân Bồ Tát; vì không thấy 

các pháp có tốt xấu mà an lập tướng bình đẳng của các pháp.  Trong Kinh này 

Phật tự nói nhân duyên:  Bồ Tát nên học hết thảy, nếu có một pháp không học 

thời  không  thể  được  trí  Nhất  thiết  chủng.   Học  hết  thảy  pháp  là  dùng  hết  thảy 

pháp môn, suy nghĩ, trù lượng, tu quán mà được thông suốt. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Nếu hết thảy pháp một tướng đó là không tướng thời Bồ 

Tát làm thế nào học hết thảy pháp mà bèn ở trong Không có hý luận khởi lên hý 

luận?  Nghĩa là cho rằng có pháp này pháp kia! 

Lược nói tướng hý luận là đây đông kia tây, đây trên kia dưới, là thường là vô 

thường, là thật là không, là thế gian là xuất thế gian, cho đến là pháp nhị thừa, là 

pháp Phật. 

Phật hứa khả lời Tu Bồ Đề rằng:  Hết thảy pháp tướng không; nếu pháp thật có 

định tướng chẳng không tức là không sinh không diệt; không diệt nên không có 

bốn đế; không có bốn đế nên không có Phật, Pháp, Tăng bảo; như vậy, Tam bảo 

đều bị phá hoại.  Nay các pháp thật không có, cho đến tướng không, cũng không 

có, chỉ do chúng sinh ngu si điên đảo nên chấp trước.  Thế nên đối với chúng 

sinh,  Bồ  Tát  khởi  tâm  thương  xót,  muốn  kéo  ra  khỏi  chấp  trước  nên  cầu  sức 

thân Phật; muốn làm cho chúng sinh tin chịu lời kia để bỏ điên đảo, ngộ vào thật 

tướng.  Thế nên Bồ Tát tuy biết các pháp không, mà vì lợi  ích chúng sinh nên 

phân  biệt  nói.   Nếu  chúng  sinh  tự  biết  các  pháp  không,  thời  Bồ  Tát  chỉ  tự  trú 

trong tướng không ấy, không cần học phân biệt hết thảy pháp. 

Bồ Tát khi hành đạo Bồ Tát, từ khi mới phát tâm trở lại đây suy nghĩ như vầy:   

Hết  thảy  pháp  không  có  tính  nhất  định,  chỉ  do  nhân  duyên  hòa  hợp  nên  sinh 

khởi; các nhân duyên ấy cũng mỗi mỗi do hòa hợp sinh cho đến rốt ráo không. 

Rốt ráo không chỉ là một pháp thật, ngoài ra đều không có tự tính nên đều hư 

dối. Ta từ vô thỉ lại đây chấp đắm pháp hư dối ấy chán việc thọ khổ não trong 

sáu đường.  Ta nay là con của chư Phật trong mười phương ba đời, Bát nhã là 

mẹ ta, nay ta không nên trở lại đeo đuổi pháp hư vọng.  Do vậy, Bồ Tát cho đến 

đối với rốt ráo không cũng không dính mắc, huống gì các pháp khác như Thí Ba 

la mật... 

Bấy giờ Bồ Tát đầy đủ đạo Bồ Tát, tâm kia an ổn, tự nghĩ rằng:  Ta chỉ dứt tâm 

chấp trước, còn đạo tự nhiên đến.  Biết pháp ấy rồi nghĩ đến chúng sinh đang 

nhiễm trước thế gian mà rốt ráo không cũng không, không có tự tính, không có 

chỗ ở, nên chúng sinh ấy khó có thể tin chịu.  Vì khiến chúng sinh tin chịu pháp 

ấy nên học hết thảy pháp, tu hành pháp phương tiện độ chúng sinh, quán tâm 

hành của chúng sinh đi về đâu, biết nó ưa pháp gì, nghĩ việc gì, có chí nguyện 

gì.  Khi quán sát biết chỗ chấp trước của chúng sinh đều là hư vọng điên đảo, do 

ức tưởng phân biệt nên chấp trước chứ không có căn bản chắc thật.  Bấy giờ Bồ 

Tát  rất  hoan  hỷ,  nghĩ  rằng:   chúng  sinh  dễ  độ,  vì  sao?   Vì  chỗ  đắm  trước  của 

chúng sinh đều là hư dối không thật, thí như người có một đứa con ưa giỡn chơi 

trong  chỗ  bất  tịnh,  nhóm  đấy  làm  lúa,  lấy  cây  cỏ  làm  chim  thú  mà  sinh  ra  ưa 

đắm; bị có người giựt lấy liền nổi giận khóc la.  Cha nó biết vậy rồi, nghĩ rằng:  

Đứa con ấy nay tuy ưa đắm nhưng việc ấy dễ bỏ, đến khi khôn lớn nó tự bỏ, vì 

sao?  Vì vật ấy không chân thật.  Bồ Tát cũng như vậy, xem thấy chúng sinh ưa 

đắm thân bất tịnh hôi hám, và năm dục là pháp vô thường, nguyên nhân của các 

khổ; biết chúng sinh ấy tuy có được năm thiện căn tín, tân, niệm, định, tuệ thành 

tựu  liền  có  thể  xả  bỏ.   Nếu  trẻ  nhỏ  đắm  trước  vật  cho  là  thật  thời  tuy  lớn  đến 

trăm  tuổi,  lòng  tham  đắm  càng  sâu  không  thể  xả  bỏ.     Nếu  chúng  sinh  chấp 

trước vật cho là thật có nhất định thời tuy có được năm thiện căn song lòng chấp 

trước vẫn càng sâu nặng, cũng không thể xa lìa.  Vì các pháp tính không, hư dối 

không thật, nên khi được mắt tuệ vô lậu thanh tịnh, xa lìa pháp chấp trước, lớn 

lên tự biết hổ thẹn.  Thí như người bị bệnh cuồng làm điều sai trái, sau khi tỉnh 

ngộ thấy mất mặt xấu hổ. 

Bồ Tát đã biết chúng sinh dễ độ nên an trú trong Bát nhã, dùng sức phương tiện 

giáo hóa chúng sinh rằng:  các ông hãy nên bố thí, sẽ được của nhiều, chớ ỷ thị 

quả báo bố thí mà tự cao ngạo.  Trong đây không có gì chắc thật, đều sẽ bị phá 

hoại,  với khi chưa bố thí không  khác nhau.  Trì giới, nhẫn  nhục cho đến mười 

tám  pháp  không  chung,  cũng  như  vậy.   Các  pháp  ấy  tuy  thanh  tịnh,  có  ích  rất 

lớn, nhưng đều là pháp hữu vi, do nhân duyên sinh, không có tự tính, các ông 

nếu đắm trước pháp ấy thời sinh ra khổ não; thí như thỏi vàng nóng bỏng, tuy là 

vật báu mà nắm đến thời cháy tay.  Như vậy, Bồ Tát giáo hóa chúng sinh, hành 

đạo  Bồ  Tát,  tự  mình  không  chấp  trước  gì,  cũng  dạy  chúng  sinh  không  chấp 

trước; vì tâm không chấp trước hành bố thí nên không trú trong bố thí.  Không 

trú là khi bố thí không chấp thủ ba tướng, cũng không chấp trước quả báo mà tự 

cao, sinh ra nghiệp tội, khi quả báo diệt hoại cũng không sinh ưu não.  Giới Ba la 

mật cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác cũng như vậy.  Trong đây Phật 

tự nói nhân duyên không trú:   Một là Bồ Tát vào sâu tính không, không thấy các 

pháp có tự tính nên không trú; hai là không cho việc nhỏ là đủ không nên trú.  Bồ 

Tát  không  có  tâm  khác,  chỉ  một  mặt  hướng  đến  việc  phát  sinh  đạo  giác  ngộ. 

(trang 461) 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  nếu hết thảy pháp không sinh thời Bồ Tát làm thế nào có 

thể phát sinh đạo giác ngộ? 

Phật hứa khả ý Tu Bồ Đề và nói:  Hết thảy pháp không sinh, Ta thật đã nhiều nơi 

nói pháp không sinh, chẳng phải vì hàng phàm phu nói, mà chỉ vì hàng được vô 

tác giải thoát, không khởi ba nghiệp mà nói. 

Hỏi:  Phật tự nói có Phật hay không có Phật thời tính của các pháp vẫn thường 

trú; như pháp tướng không của các bậc thánh, phàm phu cũng như vậy? 

Đáp:  Phật hứa khả lời nói ấy rằng:  Thật tướng các pháp thường trú, vì chúng 

sinh  không  hiểu  không  biết  nên  khởi  lên  đạo  giác  ngộ,  chỉ  vì  trừ  điên  đảo  cho 

phàm phu nên gọi là đạo.  Nếu chắc chắn có đạo có thể chấp trước thời trở lại là 

điên đảo.   Đạo và chẳng phải đạo bình đẳng tức là đạo; thế nên không nên vấn 

nạn. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Làm sao có thể được giác ngộ?   Dùng đạo sinh được ư? 

Phật dạy:  Không được, vì sao?  Vì nhân đạo sinh là Bồ Tát quán đó là pháp hữu 

vi sinh diệt nên cho rằng thật, thế nên đáp không; như trước nói thí dụ thỏi vàng 

cháy đỏ.  Còn pháp không sinh (tức đạo không sinh) tức là vô vi, vì pháp vô vi 

nên cũng không thể dùng để được giác ngộ.  Đạo sinh và đạo không sinh cả hai 

đều  có  lỗi,  vậy  đạo  chẳng  phải  sinh  chẳng  phải  không  sinh  được  giác  ngộ 

chăng?  -  Đáp:  Không được. 

Hỏi:    Nếu  đạo  sinh  và  đạo  không  sinh  đều  có  lỗi  ,  vậy  đạo  chẳng  phải  sinh 

chẳng phải không sinh không nên có lỗi, cớ sao nói không được? 

Đáp:  Nếu phân biệt chẳng phải sinh chẳng phải không sinh là tốt, là xấu, đó là vì 

thủ tướng sinh chấp trước, nên nói có lỗi; nếu không chấp trước thời là đạo giác 

ngộ. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Nếu không do bốn cú được giác ngộ, vậy làm sao được đạo? 

Phật dạy:  Chẳng phải đạo không do chẳng phải đạo được giác ngộ, vì sao?  Vì 

giác ngộ tức là đạo, đạo tức là giác ngộ; mà giác ngộ tức là thật tướng các pháp, 

là thật tướng của chư Phật chứng ngộ, không có đổi khác.  Hết thảy pháp đều 

vào trong giác ngộ, là tướng tịch diệt, như hết thảy nước vào trong biển cả đều 

cùng làm một vị.  Thế nên Phật nói tính giác ngộ tức là tính đạo.   Nếu tính giác 

ngộ và tính đạo khác nhau thời không gọi là giác ngộ, vì tướng tịch diệt, không 

có hí luận; thế nên nói giác ngộ tức là đạo, đạo tức là giác ngộ. 

*Lại nữa, nếu hai pháp ấy khác nhau thời hành đạo không thể đến giác ngộ, vì 

nhân quả chẳng phải một chẳng phải khác. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Nếu như vậy thời Bồ Tát hành đạo lẽ đáng bèn là Phật, vì sao? 

Vì đạo tức là giác ngộ!  Lại, Phật lẽ đáng là Bồ Tát, vì sao?  Vì giác ngộ tức là 

đạo!  Nay cớ gì nói có sai khác:  Phật có mười lực, 32 tướng, tám mươi vẻ đẹp 

tùy hình? 

Tu Bồ Đề vì hàng Bồ Tát mới học nên phân biệt nạn hỏi Phật rằng:  Bồ Tát lý 

đáng tức là Phật, Phật đáp bằng cách hỏi ngược lại rằng:  Phật được giác ngộ 

chăng? 

Tu Bồ Đề đáp:   Không được, vì sao?  Vì giác ngộ không lìa Phật, Phật không lìa 

giác ngộ; hai pháp hòa hợp nên gọi là Phật, là giác ngộ.  Thế nên không nên nạn 

rằng Bồ Tát tức là Phật.  Đây là đáp tướng chung vậy. 

Hỏi:  Phật thuộc chúng sinh hữu tình, giác ngộ thuộc pháp, cớ sao nói Phật tức 

là giác ngộ? 

Dáp:   Trước  tiên  có  32  tướng  trang  nghiêm  thân  và  công  đức  sáu  Ba  la  mật 

trang nghiêm tâm, nhưng không gọi là Phật, mà vì được giác ngộ nên mới gọi là 

Phật; thế nên nói Phật với giác ngộ không khác.  Năm uẩn thanh tịnh vi diệu hòa 

hợp giả gọi là Phật; pháp tức là năm uẩn, năm uẩn không lìa giả danh.  Giác ngộ 

tức là thật tướng năm uẩn; hết thảy pháp đều vào trong giác ngộ; thế nên Phật 

tức là giác ngộ, giác ngộ tức là Phật, chỉ vì trong tâm phàm phu phân biệt nên có 

sai khác. 

Hỏi:  Ông trước luận nghị nói giác ngộ với đạo chẳng một chẳng khác, còn trong 

Kinh nói đạo tức là giác ngộ, giác ngộ tức là đạo; Phật tức là giác ngộ, giác ngộ 

tức là Phật, chỉ vì trong tâm phàm phu phân biệt nên có sai khác. 

Hỏi:  Ông trước luận nghị nói giác ngộ với đạo chẳng một chẳng khác, còn trong 

kinh  nói đạo tức là giác ngộ, giác ngộ tức là đạo; Phật tức là giác ngộ, giác ngộ 

tức là Phật? 

Đáp:      Một  và  khác  tuy  đều  chẳng  thật,  nhung  phần  nhiều  dùng  một,  thế  nên 

trong đây nói:  Giác ngộ tức là đạo, đạo tức là giác ngộ, không có gì lỗi.  Như hai 

bên thường và vô thường, vì thường phần nhiều sinh phiền não nên ít nhắc đến; 

vô  thường  có  thể  phá  phiền  não  nên  nói  đến  nhiều,  mà  khi  việc  thành  tựu  vô 

thường  cũng  xả  bỏ.   Trong  đây  cũng  như  vậy,  nếu  quán  các  pháp  sai  khác  dễ 

sinh  tâm  chấp  trước,  nếu  quán  các  pháp  một  tướng  hoặc  vô  thường,  khổ, 

không..  thời  phiền  não  không  sinh.    Vì  tâm  chấp  trước  ít,  thế  nên  phần  nhiều 

dùng  một  tướng,  còn  ở  trong  thật  nghĩa  một  tướng  cũng  vô  dụng.   Nếu  chấp 

trước một tướng tức lại là tai họa. 

*Lại  nữa,  vì  sai  khác  không  có  nên  một  tướng  cũng  không  thể  có  được,  vì  là 

tướng  đối  đãi  nhau.   Chỉ  đem  tâm  chấp  trước,  không  chấp  thủ  một  tướng  nên 

nói, không có gì lỗi; song vì một tướng không thật nên Bồ Tát không được tức là 

Phật. 

*Lại nữa, nay Phật lại đáp với Tu Bồ Đề và tự nói nhân duyên:  Giác ngộ tuy là 

tướng tịch diệt, nhưng Bồ Tát có thể đầy đủ các công đức Ba la mật, trú trong 

tam muội kim cương, do một niệm tương ưng với tuệ mà được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, bấy giờ đối với hết thảy pháp được tự tại, được gọi là Phật. 

Bồ  Tát  tuy  biết  được  đạo  và  giác  ngộ  chẳng  khác  nhau,  nhưng  chưa  đầy  đủ 

dông đức nên không gọi là Phật; và Phật đã đầy đủ hạnh nguyện, mọi việc đã rốt 

ráo nên không gọi là Bồ Tát.  Người được là Phật, pháp được là giác ngộ, người 

cầu giác ngộ là Bồ Tát. 

Tu Bồ Đề theo Phật nghe nói tướng giác ngộ, tướng đạo, thành tựu tuệ giác cho 

chúng sinh rồi, nay hỏi Phật việc nghiêm tịnh cõi Phật.  Các A la hán, Bích chi 

Phật không có năng lực biết việc nghiêm tịnh cõi Phật cho nên hỏi:  Thế nào là 

cõi Phật thanh tịnh? 

Phật đáp:  Cõi Phật là trăm ức mặt trời mặt trăng, trăm ức núi Tu di, trăm ức trời 

Bốn thiên vương; ấy gọi là thế giới ba ngàn đại thiên.  Vô lượng vô biên thế giới 

ba ngàn đại thiên như vậy gọi là một cõi Phật. Phật ở trong đó khi làm Phật sự, 

thường thường ngày ba thời đêm ba thời dùng Phật nhãn nhìm khắp chúng sinh 

xem ai có thể gieo trồng căn lành, ai căn lành đã thành thục nên làm cho tăng 

trưởng, ai căn lành  đã thành thục nên đáng được độ.  Thấy rồi dùng sức thần 

thông  theo  chỗ  thấy  mà  giáo  hóa.   Tâm  chúng  sinh  giong  ruỗi  theo  cảnh  bên 

ngoài:     Nếu  được  việc  hợp  ý  thời  không  sinh  tâm  sân  não;  nếu  được  nhân 

duyên bất tịnh, vô thường thời không sinh phiền não tham dục; nếu được nhân 

duyên pháp không, không có sở hữu thời không sinh phiền não ngu si.  Thế nên 

Bồ  Tát  trang  nghiêm  cõi  Phật  là  vì  làm  cho  chúng  sinh  dễ  độ:   trong  cõi  nước 

không có thiếu thốn gì, vì tâm không có ngã thời không sinh xan tham, sân giận. 

Có cõi nước Phật, hết thảy cây cối thường phát ra pháp âm thật tướng là không 

sinh, không diệt, không khởi, không làm, Chúng sinh chỉ nghe diệu âm ấy, không 

nghe  âm  thanh  khác,  vì  chúng  sinh  lợi  căn  nên  liền  ngộ  được  thật  tướng  các 

pháp.  Như vậy, cõi Phật trang nghiêm gọi là cõi Phật thanh tịnh, như trong Kinh 

A di đà nói. 

Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây tự thanh tịnh nghiệp thô nơi thân, miệng, ý, 

cũng dạy người khác thanh tịnh nghiệp thô nơi thân, miệng, ý. 

Hỏi:   Nếu  Bồ  Tát  nghiêm  tịnh  cõi  Phật  là  Bồ  Tát  được  vô  sinh  pháp  nhẫn,  trú 

trong Thần thông Ba la mật vậy sau có thể nghiêm tịnh cõi Phật, nay cớ gì nói từ 

khi mới phát tâm lại đây làm thanh tịnh nghiệp thô nơi thân, miệng, ý là có thể 

nghiêm tịnh cõi Phật? 

Đáp:  Ba nghiệp thanh tịnh chẳng phải chỉ là nghiêm tịnh cõi Phật, mà hết thảy 

đạo Bồ Tát đều được thanh tịnh.   Ở đây, trước hết làm thanh tịnh ba nghiệp vậy 

sau làm nghiêm tịnh cõi Phật:  tự làm thanh tịnh thân mình, cũng làm thanh tịnh 

người khác, vì sao?  Vì chẳng phải một người sinh ra ở trong cõi nước, mà đều 

do nhân duyên nhiều người hợp lại sinh ra. 

Nhân duyên hợp lại của pháp trong, pháp ngoài hoặc thiện, hoặc bất thiện là vì 

nghiệp ác khẩu nhiều nên đất sinh ra gai goác; vì tâm dua nịnh quanh co nhiều 

nên đất sinh ra không bằng phẳng; vì xan tham nhiều nên nước không điều hòa, 

đất sinh cát sạn; vì không gây các ác trên nên đất được bằng phẳng, có nhiều 

trân ảo.  Như lúc đức Phật Di lặc ra đời, mọi người đều tu mười thiện nên đất có 

nhiều trân bảo. 

Hỏi:  Nếu nhờ các thiện pháp bố thí... được quả báo cõi Phật thanh tịnh, cớ gì 

chỉ nói thanh tịnh ba nghiệp? 

Đáp:  Tuy biết các pháp thiện ác là nhân duyên của khổ vui; như trong hết thảy 

tâm tâm số pháp, khi được đạo thời tâm sở trí tuệ là lớn; trong khi nhiếp tâm thời 

tâm sở định là lớn; trong khi tạo nghiệp thời tâm sở tư là lớn; có nghiệp của tâm 

sở tư ấy rồi thời khởi lên nghiệp của thân và miệng.  Tu bố thí, thiền định...  lấy 

tâm sở tư làm đầu; thí như may áo lấy kim dẫn đường; khi thọ quả báo đời sau 

thời sức của nghiệp là lớn; thế nên nói ba nghiệp thu nhiếp tất cả nghiệp.  Hết 

thảy tâm số pháp đều thu nhiếp vào trong ý nghiệp; hết thảy sắc pháp đều thu 

nhiếp vào trong nghiệp của thân và miệng.  Hành nghiệp của thân có ba thứ, mỗi 

khi phước đức đầy đủ thời cõi nước thanh tịnh.  Bên trong thân thanh tịnh nên 

cảnh  giới  bên  ngoài  cũng  thanh  tịnh;  thí  như  mắt  sạch  nên  bóng  trong  gương 

cũng  sạch,  như  trong  kinh  Tỳ  ma  la  cật  nói:   vì  không  sát  sinh  nên  được  làm 

người sống lâu... 

Hỏi:  Nghiệp thô của thân, miệng, ý là việc dễ biết, cớ sao Tu Bồ Đề còn hỏi: 

Đáp:  Thô hay tế đều không nhất định; như đối với người cầu đạo, việc bố thí là 

điều kiện thô, còn đối với kẻ bạch y, việc bố thí là điều kiện tế; như đối với Tiểu 

thừa, nghiệp bất thiện là thô, nghiệp thiện là tế, còn đối với Đại thừa, từ chấp thủ 

tướng thiện pháp cho đến chấp thủ tướng Niết bàn đều là thô.  Vì thô tế không 

nhất định nên hỏi.  Phật thứ lớp nói tướng thô tế:  từ việc cướp mạng sống cho 

đến tà kiến; ba nghiệp của thân, bốn nghiệp của miệng, ba nghiệp của ý đều là 

thô.  Lại, phá sáu Ba la mật thời tâm xan tham... đều là thô. 

Hỏi:  Trước kia nói mười đạo bất thiện đã thu nhiếp xan tham... cớ gì lại còn nói 

riêng? 

Đáp:   Sáu  pháp  ấy  không  nhiếp  vào  trong  mười  đạo  bất  thiện.   Mười  đạo  bất 

thiện  đều  là  pháp  bức  não  chúng  sinh,  còn  sáu  pháp  ấy  chỉ  không  bức  não 

chúng  sinh;  như  tâm  xan  tham  chỉ  tự  mình  tiếc  của  mà  không  não  hại  chúng 

sinh.   Tâm  tham  có  hai:   1.   chỉ  tham  của  người  khác  mà  chưa  bức  não  chúng 

sinh; 2.  tâm tham càng mạnh, tìm cầu không được thời muốn não hại; ấy gọi là 

nghiệp đạo, vì hay khởi nghiệp; sân giận cũng như vậy.  Sân giận ít không gọi là 

nghiệp  đạo,  vì  nó  có  thể  đưa  đến  ác  xứ  nên  gọi  là  đạo;  thế  nên  nói  riêng  sáu 

pháp, không có gì lỗi. 

Hỏi:  Trong sáu Ba la mật đã nói có giới, nay cớ gì lại nói giới bất tịnh? 

Đáp:  Phá giới là tội thô nặng, như sát sinh... còn giới bất tịnh là tội vi tế, không 

não hại chúng sinh; như uống rượu không nhiếp vào mười đạo bất thiện. 

*Lại nữa, phá năm tụ giới gọi là phá giới; không phá giới được thọ.  Thường vì 

ba độc che tâm, không nhớ nghĩ giới, hồi hướng đến phước báo sinh cõi trời mà 

tà kiến giữ giới; như vậy gọi là giới bất tịnh. 

*Lại nữa, nếu tâm Bồ Tát xa lìa ba mươi bảy pháp trợ đạo, ba môn giải thoát, ấy 

gọi là nghiệp thô, vì sao?  Vì trong đây tâm đều quán thật pháp, theo Niết bàn, 

không theo thế gian; nếu ra ngoài bốn niệm xứ... thời tâm tán loạn; thí như rắn 

bò, bản tính thường ưa quanh co, nếu  vào trong ống tre thời  phải đi thẳng, ra 

khỏi ống lại quanh co. 

*Lại nữa, nếu Bồ Tát tham chứng quả Tu đà hoàn, ấy là nghiệp thô; như người 

nghe Phật nói quả Tu đà hoàn không đọa vào ba đường ác, sạch hết vô lượng 

khổ; như ao nước rộng 50 do tuần, ngoài ra chỉ như một giọt hai giọt thời sinh 

tâm tham.  Vì tâm kia không bền chắc, vốn cầu làm Phật, vì chúng sinh mà nay 

vì tự thân lại muốn thủ chứng quả Tu đà hoàn; như thế là dối Phật, mang tội với 

chúng sinh.  Thế nên tham chứng quả Tu đà hoàn gọi là thô; thí như người mời 

khách, muốn thiết đãi ăn uống mà rốt cuộc không cho gì thời mắc tội nói dối với 

khách. Bồ Tát cũng như vậy, từ khi mới phát tâm lại đây phát nguyện; ta sẽ làm 

Phật độ hết thảy chúng sinh, mà lại tham quả vị Tu đà hoàn, như thế là mang tội 

với  chúng  sinh.  Như  tham  chứng  của  Tu  đà  hoàn  cho  đến  tham  đạo  Bích  chi 

Phật cũng như vậy. 

(Hết cuốn 92 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 93  

Kinh:  Tu Bồ Đề, Bồ Tát thủ tướng sắc, thọ, tưởng, hành, thức; tướng mắt, tai, 

mũi,  lưỡi,  thân,  ý;  tướng,  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp;  tướng  nam,  tướng 

nữ;  tướng  cõi  Dục,  tướng  cõi  Sắc,  tướng  cõi  Vô  sắc,  tướng  phá  thiện,  tướng 

pháp bất thiện, tướng pháp hữu vi, tướng pháp vô vi; ấy gọi là nghiệp thô của Bồ 

Tát.  Bồ Tát đều  xa  lìa nghiệp thô như  vậy; tự mình bố thí,  cũng dạy người  bố 

thí; cần ăn cho ăn, cần áo cho áo, cho đến các vật cần dùng để nuôi sống.  Dạy 

người mỗi mỗi bố thí như vậy, đem phước đức bố thí ấy chia sẻ cho chúng sinh 

cùng hồi hướng đến cõi nước Thanh tịnh của Phật; tự mình trì giới, nhẫn nhục, 

tinh  tấn,  thiền  định,  trí  tuệ  cũng  như  vậy.   Bồ  Tát  hoặc  đem  châu  báu  đầy  cõi 

nước ba ngàn đại thiên cúng dường Tam bảo, phát nguyện rằng:  Nhờ thiện căn 

này mà khiến cõi nước tôi đều do bảy báu tạo thành.  Lại nữa, lấy nhạc trời làm 

vui nơi Phật và pháp, phát nguyện rằng:  Nhờ thiện căn này mà khiến trong cõi 

nước tôi thường nghe nhạc trời.   Lại nữa, lấy hương trời đầy cõi nước ba ngàn 

đại thiên cúng dường Phật và Pháp, phát nguyện rằng:  Nhờ thiện căn này mà 

khiến trong cõi nước tôi thường có hương thơm trời.   Lại nữa, lấy thức ăn trăm 

vị cúng dường Phật và chúng Tăng, phát nguyện rằng:  Nhờ thiện căn này mà 

khiến chúng sinh trong cõi nước tôi hưởng hương thơm trời nhỏ mịn. 

*Lại nữa, lấy năm dục theo ý muốn mà cúng dường Phật và Tăng, cùng thí cho 

hết thảy chúng sinh, phát nguyện rằng:   Nhờ thiện  căn  này  mà khiến  đệ tử  và 

chúng sinh trong cõi nước tôi đều được năm dục theo ý muốn.  Bồ Tát ấy đem 

năm dục theo ý muốn, cùng chia cho chúng sinh, hồi hướng đến cõi nước thanh 

tịnh của Phật, phát nguyện rằng:  Khi tôi thành Phật, trong cõi nước tôi có năm 

dục như cõi trời ứng theo lòng ước nguyện mà đến. 

*Lại nữa, phát nguyện rằng:  Tôi sẽ tự mình vào thiền thứ nhất, cũng dạy chúng 

sinh vào thiền thứ nhất; vào thiền thứ hai, thứ ba, thứ tư; vào tâm từ, bi, hỷ, xả 

cho  đến  ba  mươi  bảy  pháp  trợ  đạo  cũng  như  vậy.   Khi  tôi  được  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác, làm cho hết thảy chúng sinh không xa lìa bốn thiền cho 

đến không xa lìa ba mươi bảy pháp trợ đạo.  Như vậy, Bồ Tát có thể nghiêm tịnh 

cõi Phật.  Bồ Tát tùy theo bấy nhiêu thời gian hành đạo Bồ Tát, đầy đủ các ước 

nguyện; Bồ Tát tự thành tựu hết thảy thiện pháp, cũng thành tựu thiện pháp cho 

chúng  sinh.   Bồ  Tát  thọ  thân  tướng  đẹp  đẽ,  chúng  sinh  được  giáo  hóa  cũng 

được thân tướng đẹp đẽ, vì sao?  Vì phước đức sâu dày.  Này Tu Bồ Đề, nên 

như vậy nghiêm tịnh cõi Phật.   Trong cõi nước ấy cho đến danh từ ba ác đạo 

cũng  không  có,  cũng  không  có  danh  từ  ba  độc,  tà  kiến,  nhị  thừa,  Thanh  văn, 

Bích  chi  Phật.   Tai  không  nghe  có  âm  thanh  về  vô  thường,  khổ,  không,  cũng 

không có sở hữu, cho đến không có danh từ kiết sử phiền não, cũng không có 

danh từ phân biệt các đạo quả; gió thổi cây bảy báu theo chỗ đáng độ thoát mà 

tuôn ra âm thanh nói về thật tướng không, vô tướng, vô tác; có Phật hay không 

có Phật thời hết thảy pháp,  hết thảy pháp tướng vẫn không, trong không, không 

có tướng, không có tướng thời không có tạo tác.  Xuất ra pháp âm như vậy thời 

hoặc ngày hoặc đêm, hoặc ngồi hoặc nằm, hoặc đứng hoặc đi vẫn thường nghe 

pháp  âm  ấy.   Bồ  Tát  khi  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  chư  Phật 

trong mười phương các cõi nước đều tán thán; chúng sinh nghe danh hiệu Phật 

ấy chắc chắn đạt đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Bồ Tát ấy khi được 

Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  bèn  thuyết  pháp,  chúng  sinh  nghe  được 

không có ai không tin sinh nghi, mà không tin nói rằng là pháp, là phi pháp, vì 

sao?   Vì  trong  thật  tướng  các  pháp  đều  là  pháp,  không  có  phi  pháp.   Những 

người phước mỏng đối với Phật và các đệ tử không gieo trồng căn lành, không 

theo thiện tri thức, chìm trong ngã kiến cho đến chìm trong hết thảy kiến chấp, 

rơi  vào  biên  kiến,  hoặc  chấp  đoạn  chấp  thường...  Những  người  như  vậy  vì  tà 

kiến nên chẳng phải Phật nói là Phật, Phật nói là chẳng phải Phật; phi Pháp nói 

là  Pháp,  Pháp  nói  là  phi  Pháp.   Người  như  vậy  vì  phá  pháp  nên  khi  thân  hoại 

mạng chung đọa vào đường ác địa ngục; khi chư Phật được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, thấy chúng sinh ấy qua lại trong năm đường dạy khiến xa lìa 

nhóm tà định, an lập trong nhóm chính định, lại không đọa vào đường ác.  Như 

vậy, chúng sinh trong cõi nước Phật thanh tịnh của Bồ Tát không có tâm tạp uế:  

hoặc thế gian, hoặc xuất thế gian, hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu, hoặc hữu vi hoặc 

vô  vi;  cho  đến  chúng  sinh  trong  cõi  nước  ấy  đều  rốt  ráo  ở  trong  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác.  Này Tu Bồ Đề, ấy là Bồ Tát nghiêm tịnh cõi Phật. 

Luận:  Lại có nghiệp thô là đối với các pháp rốt ráo không, lại thủ tướng mà sinh 

tâm chấp trước là thủ tướng sác, thủ tướng thọ, tưởng, hành, thức; thủ tướng 

mắt cho đến tướng  ý; thủ tướng sắc cho đến  tướng pháp; thủ tướng nam nữ, 

tướng ba cõi, tướng thiện, bất thiện, hữu vi vô vi. 

Hỏi:   Tướng  nam  nữ  có  thể  là  hư  vọng  không  thật,  còn  các  tướng  sắc,  tướng 

pháp thiện, pháp bất thiện, hoặc không thủ tướng thời làm sao có thể nhàm chán 

sắc để thành tựu pháp thiện? 

Đáp:  Trong Phật pháp có hai thứ không:  Một là chúng sinh không, hai là pháp 

không.  Chúng sinh không thời phá tướng chúng sinh, là tướng nam, tướng nữ... 

Lấy pháp không phá tướng hư vọng trong sắc pháp, như trong phẩm "phá hết 

thảy pháp không" đã nói.    Quán sắc, thọ... các thiện pháp như huyễn như hóa, 

không thủ tướng nhất định có thật, thời tâm nhàm chán, bỏ hí luận thường, vô 

thường; ấy không gọi là thủ tướng.  Lại, sắc...  và các pháp thiện đều hòa hợp 

tính không mà tu hành nên không sinh phiền não. 

Hỏi:  Hết thảy pháp hữu vi giả danh hòa hợp nên không nên thủ tướng, còn pháp 

vô vi là pháp chân thật, đó là như, pháp tính, thật tế, cớ sao không thủ? 

Đáp:  Vì không thủ tướng là pháp vô vi vô tướng, gọi là pháp môn vô vi; nếu thủ 

tướng thời là hữu vi.  Như vậy, tất cả thủ tướng đều hư vọng, không thật. 

Xa lìa nghiệp thô nơi thân, miệng, ý là Bồ Tát muốn hành đạo, nghiêm tịnh cõi 

Phật, xa lìa nghiệp thô nơi thân, miệng, ý như vậy, tự mình hành sáu Ba la mật, 

cũng dạy người khác hành, do nhân duyên cùng thanh tịnh nên cõi nước Phật 

được thanh tịnh.  Trên là nói tướng chung, dưới là nói tướng riêng.   Bồ Tát đem 

bảy báu đầy thế giới ba ngàn đại thiên cúng Phật và Tăng,  phát nguyện rằng:  

Nhờ bố thí này mà khiến cho cõi nước tôi đều do bảy báu trang nghiêm. 

Hỏi:   Nếu  châu  báu  đầy  thế  giới  ba  ngàn  đại  thiên,  thời  từ  chỗ  nào  có  được? 

Lại,  chư  Phật,  hiền  thánh  đều  ít  muốn,  biết  đủ,  ai  là  người  thọ  hưởng?   Nếu 

người  phàm  không  biết  nhàm  đủ  thời  làm  sao  có  thể  thọ  hưởng  vật  trong  ba 

ngàn thế giới? 

Đáp:  Thân Bồ Tát là thân do pháp tính sinh, đầy đủ thần thông Ba la mật.  Vì 

cúng  dường  mười  phương  Phật  nên  đem  châu  báu  đầy  thế  giới  ba  ngàn  đại 

thiên để cúng dường.  Lại, bảo vật ấy do sức thần thông làm ra, nho nhẹ, không 

chướng ngại; như cõi trời  Biến tịnh trong thiền thứ ba, 60 người ngồi trên đầu 

một cây kim mà nghe pháp, không chướng ngại nhau, huống gì đại Bồ Tát vào 

sâu trong thần thông tạo ra vật báu.  Hoặc có Bồ Tát biến hóa thân như núi Tu 

di, khắp trước mười phương Phật để làm tim đèn cúng dường Phật hoặc pháp 

Phật, phát nguyện rằng:  Khiến cõi nước tôi thường có ánh sáng, không cần mặt 

trời, mặt trăng, đèn đuốc.  Hoặc có Bồ Tát mưa các hương hoa, phan lọng, anh 

lạc để cúng dường, phát nguyện rằng:  Khiến chúng sinh trong cõi nước tôi đẹp 

đẽ như hoa, thân tướng sạch sẽ không có xấu xí.  Như vậy là nhân duyên của 

các sắc tướng đẹp. 

Lại có Bồ Tát đem kỹ nhạc trời làm vui nơi Phật hoặc pháp Phật. Bồ Tát ấy hoặc 

có khi dùng sức thần thông làm ra âm nhạc trời, hoặc làm ra âm nhạc của vua 

trời, âm nhạc của Chuyển luân Thánh vương, hoặc làm ra âm nhạc của A tu la, 

của  vua rồng để  cúng dường,  nguyện rằng:    Trong  nước tôi thường nghe  âm 

thanh tốt đẹp. 

Hỏi:  Chư Phật, hiền thánh là người lìa dục, không cần âm thanh ca múa, cớ sao 

đem âm nhạc cúng dường? 

Đáp:  Chư Phật tuy đối với hết thảy pháp, tâm không dính mắc, đối với pháp thế 

gian không cần dùng gì, song chư Phật vì thương chúng sinh mà ra đời nên tùy 

theo người cúng dường mà khiến cho họ được phước theo ước nguyện.  Như 

lấy hoa hương cúng dường, cũng không phải là vật mà Phật cần dùng, vì thân 

Phật thường có hương thơm vi diệu, chư thiên không thể sánh kịp; song vì lợi 

ích chúng sinh mà Phật thọ nhận.  Bồ Tát vì muốn nghiêm tịnh cõi Phật nên cầu 

âm thanh tốt, muốn khiến chúng sinh trong cõi nước mình nghe âm thanh tốt nên 

tâm nhu nhuyến, tâm nhu nhuyến nên dễ có thể chịu sự giáo hóa; thế nên dùng 

âm thanh để cúng dường Phật. 

Lại có Bồ Tát đem hương thơm đầy khắp thế giới ba ngàn đại thiên cúng dường 

chư  Phật  và  pháp  Phật:   Hoặc  hương  rễ,  hương  cành,  hương  lá,  hương  bột; 

hoặc hương trời; hoặc hương do biến hóa làm ra, hoặc hương từ quả báo sinh, 

phát nguyện rằng:   Khiến trong cõi nước tôi thường có hương thơm mà không 

có người làm ra. 

Hoặc có Bồ Tát dùng thức ăn trăm vị cúng dường chư Phật và Tăng là, có người 

nói rằng, lấy trăm thứ canh cúng dường, gọi là trăm vị.   Có người nói rằng, Một 

thứ bánh mà đến đủ số trăm nên vị nó có một trăm, gọi là trăm vị.  Có người nói 

rằng,  trăm  thứ  cỏ  thuốc,  trái  thuốc  làm  thành  hòn  hoan  hỷ,  gọi  là  trăm  vị.   Có 

người  nói  rằng,  thức  ăn,  uống,  canh,  bánh  tổng  hợp  làm  thành  trăm  vị.     Có 

người nói rằng, thức uống ăn mỗi mỗi đầy đủ nên gọi là trăm vị.  Thức uống ăn 

của người có trăm vị; thức uống ăn của trời thời có trăm ngàn vị. 

Thức uống ăn của Bồ Tát do quả báo phước đức sinh là, do sức thần thông biến 

hóa thời có vô lượng vị, có thể chuyển đổi lòng người khiến lìa dục được thanh 

tịnh.  Bốn thứ uống ăn ấy Bồ Tát tùy theo nhân duyên cúng dường Phật và Tăng 

nên trong cõi nước tự nhiên có thức uống ăn trăm vị. 

Hoặc có Bồ Tát dùng hương xoa của trời là, vì ở Ấn Độ nóng; và vì thân có mùi 

hôi nên dùng hương xoa thân để cúng dường Phật và Tăng.   Do nhân duyên ấy 

khiến chúng sinh trong cõi nước tôi được thứ hương trời nhỏ mịn. 

Hỏi:   Giới  Sa  di  cho  đến  giới  thọ  trì  trong  một  ngày  đêm  còn  không  cho  dùng 

hương xoa thân, cớ sao đem hương cúng dường Phật và Tăng? 

Đáp:  Bồ Tát lấy vật mà thân cần thiết và quý giá tùy theo lúc cần dùng để cúng 

dường.   Hoặc  đem  phết  trên  đất,  trên  vách  và  chỗ  đi,  ngồi.     Lại  lấy  năm  dục 

theo ý muốn cúng dường Phật, Tăng và các chúng sinh.  Bồ Tát dùng xe ngựa 

tốt, vợ con, âm nhạc, phan lọng, vàng bạc, y phục, châu báu là những thứ người 

xuất  gia  không  thọ  dụng  mà  cấp  thí  cho  chúng  sinh,  phát  nguyện  rằng:   Khiến 

chúng sinh trong cõi nước tôi thường được năm dục theo ý muốn. 

Hỏi:  Năm dục ấy Phật ví nó như lửa, như hầm, như mụt nhọt, như ngục, như 

oán, như giặc, hay cướp căn lành của người, cớ sao Bồ Tát nguyện cho chúng 

sinh được năm dục?  Lại, Phật nói đệ tử Phật nên mặc áo vá, xin ăn, ngồi dưới 

cây rừng, cớ sao Bồ Tát vì chúng sinh mà cầu được năm dục? 

Đáp:  Năm dục trong cõi trời, cõi người là quả báo của phước đức.  Nếu đời    

nay hoặc đời sau người phước mỏng nghèo cùng không thể tự mình nuôi sống 

thời làm những việc trộm cắp; hoặc vì bị chủ tài sản bức hại, vì của cải mà giết 

kẻ khác; hoặc bị cật vấn, nói dối là không làm.  Như vậy, lần lượt làm mười điều 

bất thiện đều do nghèo cùng; nếu người có năm dục đầy đủ thời theo ý muốn 

liền có được nên không làm mười điều bất thiện.  Chúng sinh trong cõi nước của 

Bồ Tát giàu vui thỏa thích, không bị thiếu thốn thời không có các việc ác, chỉ có 

các  kiết  sử  ái  và  mạn...  nếu  nghe  Phật  thuyết  pháp,  hoặc  nghe  đệ  tử  Phật 

thuyết,  do  có  tâm  nhu  nhuyến  nên  nghe  pháp  có  thể  dễ  đắc  đạo.   Tuy  có  tâm 

chấp trước nhiều mà vì lợi căn nên nghe nói vô thường, khổ, không liền được 

đạo; thí như chiếc áo nhơ bẩn thời dùng tro, bùn để ngâm cách đêm, dùng nước 

giặt một lúc sạch hết.  Bồ Tát không muốn khiến chúng sinh tham đắm nên lấy 

năm  dục  bố  thí,  chỉ  muốn  khiến  trong  một  lúc  xả  bỏ  nên  đem  cho.   Như  ông 

trước nói, Phật dạy đệ tử mặc áo vá khất thực, vì tội đời trước mà phải sinh ở 

đời  ác  nên  tâm  nhiễm  trước  nhiều;  nếu  được  áo  đẹp,  thức  ăn  ngon  thời  tâm 

nhiễm trước càng sâu; lại  vì cầu áo đẹp, thức ăn ngon nên trở ngại việc hành 

đạo.     Chúng  sinh  trong  cõi  Phật  thanh  tịnh  của  Bồ  Tát  thành  tựu  vô  lượng 

phước đức, năm dục bằng nhau nên không còn tham đắm, cũng không còn tìm 

cầu nên không có gì ngăn ngại. 

Lại, nếu hành giả  xa lìa năm dục, tu khổ hành thời tăng trưởng sân giận.  Lại, 

nếu nhớ nghĩ năm dục thời sinh phiền não, bấy giờ không hướng về đâu; do vậy 

mà Phật nói  xả khổ, xả  vui,  dùng trí tuệ ở  vào trung  đạo.  Thế nên ở cõi  Phật 

nghiêm tịnh mà đem năm dục bố thí không có gì chướng ngại. 

Hỏi:  Nếu như vậy thì trong Luật cớ gì Tỳ kheo A lê tra nói:  "theo tôi biết nghĩa 

Phật  dạy:   hưởng  thọ  năm  dục  không  chướng  đạo".   Tỳ  kheo  ấy  bị  quở  trách, 

đến ba lần không bỏ, nên bị tẩn xuất? 

Đáp:  Phật pháp có hai là Tiểu thừa và Đại thừa.   Trong Tiểu thừa, người phước 

mỏng ba độc nhiều; như trong kinh Bà sa Phật dạy:  "Hàng đệ tử bạch y của ta 

chẳng  phải một, hai cho đến quá năm  trăm người lấy hương Chiên đàn  đỏ  và 

hương của hoa thơm xoa thân, nằm chung với vợ con, sai nô tì ... mà dứt ba kiết 

sử, dược quả Tu đà hoàn, hết khổ ba đời, ba độc mỏng, được quả Tư đà hàm". 

Tỳ kheo A lê tra ấy nghe vậy liền nói:  "Mặc dù hưởng thọ năm dục mà không 

chướng đạo", chứ không biết việc ấy Phật vì ai mà nói.  Phật chỉ vì hàng bạch y 

mà nói, còn Tỳ kheo này lại đối với pháp xuất gia mà nói.  Các vị Tu đà hoàn, Tư 

đà  hàm  ấy  không  có  phát  nguyện  rằng:   Ta  suốt  đời  không  phạm  dâm  dục,  vì 

còn có ba độc nên thường hay quên đạo mà khởi tâm dâm dục; còn người xuất 

gia ở giữa chúng Tăng miệng tự thề rằng:  Ta suốt đời không phạm dâm dục.  Vì 

thế nên Phật dạy, nếu người xuất gia phạm vào dâm dục thời bỏ.  Tỳ kheo A lê 

tra tự thề suốt đời không phạm mà phạm, đó là một tội;  biết Phật chế mà cố trái 

phạm, đó là hai tội.  Tỳ kheo  ấy vì thọ năm dục, thấy kẻ bạch y đắc đạo mà cho 

mình với họ đồng nhau, thế nên mắc tội. 

Có hai hạng chúng sinh trong cõi Phật nghiêm tịnh:  Hoặc xuất gia, hoặc tại gia. 

Tại gia tuy hưởng thọ năm dục mà không có tội, cũng không chướng ngại đạo; 

như trời Đâu suất, như người ở châu Uất đơn việt, tuy thọ năm dục mà không 

gây  tội  nặng,  còn  hạng  chúng  sinh  xuất  gia  theo  Phật  cho  phép  thọ  năm  dục 

cũng không có tội lỗi (đây là nói ở cõi thanh tịnh, chứ không phải ở đời ác năm 

trược).   Trong  pháp  Tiểu  thừa,  vì  Tỳ  kheo  A  lê  tra  nói  người  phước  mỏng  tội 

nặng, tâm có nhiều hối hận. 

Nghiêm tịnh cõi Phật là đời đời tập hành sáu Ba la mật, ba môn giải thoát, tuy 

thọ năm dục cũng không nhiễm trước, như trong kinh nói:  Bồ Tát hành Bát nhã 

nghĩ rằng:  Ta sẽ tự mình vào thiền thứ nhất, cũng dạy chúng sinh vào thiền thứ 

nhất,  cho  đến  vào  thiền  thứ  tư,  bốn  tâm  vô  lượng,  ba  mươi  bảy  pháp  trợ  đạo 

cũng như vậy.  Bồ Tát nguyện rằng:  Khi ta làm Phật, do hành đủ bốn thiền cho 

đến ba mươi bảy pháp trợ đạo; vì phước đức như vậy nên chúng sinh tuy thọ 

năm dục không làm chướng ngại.  Bồ Tát phát ra vô lượng vô số nguyện, theo 

bấy nhiêu thời gian hành đạo mà đầy đủ các nghiệp thiện.  Bồ Tát thành tựu hết 

thảy pháp thiện và thành tựu được chúng sinh.  Vì thành tựu hết thảy thiện pháp 

nên thân tướng đẹp đẽ, mọi người trông thấy không nhàm chán; cũng thành tựu 

chúng  sinh,  khiến  được  thân  tướng  đẹp  đẽ.   Bồ  Tát  nghiêm  tịnh  cõi  Phật  như 

vậy. 

*Lại nữa, nghiêm tịnh cõi Phật là cho đến ở đó không có danh từ ba ác, huống gì 

có ba đường ác. 

Hỏi:  Chư Phật vì lòng thương xót lớn thấy chúng sinh khổ não nên ra đời, nếu 

không có ba đường ác thời Phật thương xót gì? 

Đáp:  Phật ra đời vì độ chúng sinh, mà chúng sinh trong ba đường ác không thể 

độ, chỉ có thể dạy khiến trồng căn lành mà thôi.  Thế nên Phật có danh hiệu là 

bậc thầy của trời và người.  Nếu không có trời và người, chỉ có ba đường ác thời 

có thể nên nạn, nên hỏi. 

Hỏi:   Nói  Phật  thương  xót  chúng  sinh,  cớ  sao  trong  cõi  Thanh  tịnh  của  Phật 

không có chúng sinh trong ba đường ác? 

Đáp:   Phật  thương  xót  hết  thảy  chúng  sinh  bình  đẳng  không  sai  khác.   Nhưng 

trong  đây  nói,  vì  nghiệp  duyên  thanh  tịnh  nên  trong  cõi  nước  ấy  không  có  ba 

đường ác. 

Lại, Phật chẳng phải chỉ nói một cõi  nước, mà nói có số cõi nước trong mười 

phương nhiều như cát sông Hằng.   Có cõi nước thanh tịnh, có cõi nước tạp uế. 

Ở cõi nước tạp uế thời có đủ năm đường; ở cõi nước thanh tịnh của Phật thời 

hoặc có người, có trời sai khác, hoặc không có người, trời sai khác.  Như về quá 

khứ ở cõi Phật Thiên vương, chỉ có đức Phật Thế Tôn là bậc Pháp vương, vì thế 

mà gọi là Phật Thiên vương.  Lại có cõi nước không có ba độc tà kiến. 

Hỏi:  Chư Phật chỉ vì trừ phiền não cho chúng sinh nên ra đời; tà kiến, ba độc 

tức là phiền não, nếu không có phiền não thời Phật ra đời làm gì? 

Đáp:  Có người nói rằng, trong cõi ấy vì nhân duyên phước đức lớn mà ba độc 

tà kiến không hiện bày, nên nói là không có.  Lại có người nói rằng, trong cõi ấy 

các Bồ Tát đều được vô sinh pháp nhẫn, thường tu các công đức sáu Ba la mật, 

thường dạo qua mười phương độ thoát chúng sinh, ở chỗ chư Phật tu tập các 

tam muội còn hơn giào hóa vô số Thanh văn, Bích chi Phật, cũng hơn giáo hóa 

Bồ Tát bất thoái chuyển, thành tựu chúng sinh. 

Cõi Phật thanh tịnh của Bồ Tát là vì Bồ Tát gần Phật đạo nên lợi ích cáng lớn, ở 

cõi nước ấy không có danh từ Nhị thừa. 

Hỏi:  Các đức Phật khác có giáo hóa ba thừa, đâu riêng ở cõi Ta bà? 

Đáp:  Phật xuất hiện ở đời ác năm trược, từ trong một đạo mà chia làm ba thừa. 

Hỏi:  Nếu như vậy, Phật A di đà, Phật A súc không sinh ở đời ác năm trược, cớ 

sao lại có ba thừa? 

Đáp:   Chư  Phật  khi  xưa  mới  phát  tâm,  thấy  chư   Phật  dùng  pháp  ba  thừa  độ 

chúng sinh nên tự phát nguyện rằng:  Ta cũng sẽ dùng pháp ba thừa độ chúng 

sinh. 

Không có danh từ vô thường, khổ, vô ngã là vì chúng sinh đã vào sâu điên đảo 

chấp trước thường, lạc... nên vì họ nói vô thường, khổ...; để giải cứu, còn trong 

cõi ấy không có điên đảo chấp thường, chấp lạc nên không cần nói vô thường, 

khổ... vì nếu không có bệnh thời không cần thuốc.  Cũng không có ngã sở hữu 

cho đến không có kiết sử cũng như vậy.  Vì không có nhị thừa nên cũng không 

có các quả Tu đà hoàn..., chỉ một mặt vào thật tướng các pháp. 

Được vô sinh pháp nhẫn là được các tam muội, các môn Đà la ni, dần dần tăng 

ích không dứt các địa vị. 

Gió  thổi  cây  bảy  báu  theo  chỗ  đáng  độ  mà  phát  ra  âm  thanh  là  Bồ  Tát  muốn 

chúng sinh dễ nghe pháp nên cây bảy báu phát ra tiếng pháp âm, vì cây bảy báu 

cùng khắp cõi nước nên chúng sinh sinh ra đều nghe pháp, không khởi các tâm 

khác, chỉ sinh tâm nghe pháp. 

Hỏi:  Phật có vô lượng bất khả tư nghì lực thần thông, cớ gì không biến hóa làm 

vô lượng thân thuyết pháp độ chúng sinh, cần gì đến âm thanh, cây bảy báu? 

Đáp:   Chúng  sinh  rất  nhiều,  nếu  Phật  nơi  nơi  đều  hiện  thân  thời  chúng  sinh 

không tin, cho đó là huyễn hóa, tâm không kính trọng.  Có chúng sinh theo người 

nghe pháp tâm không khai ngộ, nếu theo súc sinh nghe pháp thời liền tin chịu. 

Như  trong  kinh  Bổn  sinh  nói:   Bồ  Tát  thọ  thân  súc  sinh  vì  người  thuyết  pháp, 

người cho là hy hữu nên ai nấy đều tin chịu.  Lại bảo tâm súc sinh ngay thẳng, 

không dối.  Có người bảo súc sinh là loài hữu tình, đều có dối trá, còn cây bảy 

báu  vô tâm mà có âm thanh thời đều tin chịu.  Không,  Vô tướng, Vô tác dù có 

Phật hay không có Phật, hết thảy pháp thường không, vì không nên vô tướng, vì 

vô tướng nên vô tác, vô khởi.  Các pháp như vậy đêm ngày thường phát ra.  Ở 

các quốc độ khác thời dùng sức thần thông, sức miệng mỗi mỗi biến hóa, còn 

trong  đây  thường  phát  ra  âm  thanh  tự  nhiên.  Ở  cõi  Phật  nghiêm  tịnh,  Phật 

thường được chư Phật tán thán, vì tạo công đức lớn nên được cõi nước thanh 

tịnh như vậy; nếu nghe tên đức Phật ở cõi nước thanh tịnh thời chắc chắn được 

làm Phật. 

Hỏi:   Các  đức  Phật  khác  siêng  năng,  khổ  nhọc  thuyết  pháp,  chúng  sinh  còn 

không đắc đạo, còn đây vì sao chỉ nghe danh hiệu Phật bèn đắc đạo? 

Đáp:  Các nơi khác đức Phật thuyết pháp, chúng sinh hoặc được căn lành trọn 

không thuyết về tính không, nếu nghe danh hiệu Phật ấy chắc chắn đến địa vị 

bất thoái chuyển chứ không nói được thành Phật ngay. 

Hỏi:  Đối hết thảy đức Phật, nếu người có tâm tốt nghe danh hiệu đều sẽ đi đến 

Phật,  như  trong  kinh  Pháp  hoa  nói:     Người  có  phước  đức  hoặc  lớn  hoặc  nhỏ 

đều sẽ làm Phật, cớ gì trong đây riêng nói Phật ở cõi nước thanh tịnh. 

Đáp:   Người  nghe  danh  hiệu  các  đức  Phật  khác  cho  rằng  Phật  thọ  sinh  giống 

như người không khác, chỉ có được đạo Nhất thiết trí là khác; vì tâm không kính 

trọng nên tuy gieo trồng căn lành cũng không thể sâu bền.  Trong đây là nói về 

thân  do  pháp  tính  sinh.   Thân  Phật  vô  lượng  vô  biên,  ánh  sáng  và  âm  thanh 

thuyết pháp biến khắp mười phương các cõi nước.  Chúng sinh trong cõi nước 

ấy đều là những người gần đến Phật đạo, đối với chúng ở trong vô lượng vô số 

do  tuần  thuyết  pháp  hơn.   Vô  lượng  vô  số  ánh  sáng  như  mặt  trời  mặt  trăng 

thường từ trong thân phát ra, nếu Phật cho chúng sinh thấy thời được thấy, nếu 

không cho thấy thời không thấy.  Bên trên thân Phật, mỗi lỗ chân lông thường 

phóng ra vô lượng vô biên   vô số Phật, mỗi mỗi đức Phật không khác nhau, nơi 

mỗi vị hóa Phật ấy lại triển chuyển phóng ra, tùy theo chúng sinh đáng được độ 

mà cho  thấy  Phật  có hơn có kém, còn  căn gốc của  vị Phật thật thời không có 

phân biệt hơn kém.  Như thế, hoặc thấy hoặc nghe danh hiệu, hoặc nghe công 

đức như vậy mà có lòng tin và kính trọng sâu xa; kính trọng nên gieo trồng căn 

lành, thời làm sao không chắc chắn được thành Phật? 

*Lại  nữa,  khi  Phật  thuyết  pháp  không  có  người  nghi,  cho  đến  không  có  một 

người nói rằng pháp ấy chẳng phải miệng Phật nói ra, mà đều là pháp do Phật 

nói. 

Hỏi:   Nếu  như  vậy  thời  vì  sao  người  theo  Phật  Thích  ca  nghe  pháp  sinh  nghi 

nhiều? 

Đáp:   Trong  kinh  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:   Có  người  phước  mỏng,  không 

gieo trồng căn lành, không gặp được thiện tri thức nên sinh nghi; chấp đắm ngã 

kiến, biên kiến, tà kiến, các phiền não che lấp tâm thời chằng phải Phật nói là 

Phật, Phật nói là chẳng phải Phật.  Không gieo trồng căn lành sâu bền, không 

thuận  theo  thiện  hữu  tri  thức,  ba  độc  tà  kiến  một  lần  khởi  lên,  không  có  chỗ 

nương tựa, tự ý buông lung thời hoặc thấy việc tà kiến thuận với ý mình bèn cho 

đó là cái thấy của Nhất thiết trí; chư Phật nói rốt ráo không, không thuận với ý 

mình thời bèn cho đó là chẳng phải Phật; chẳng phải pháp nói là pháp, pháp nói 

là chẳng phải pháp.  Người như vậy ở nơi chỗ Phật sinh nghi nhiều, vì sinh nghi 

nhiều  nên  tâm  hối  hận;  trong  cõi  nước  thanh  tịnh  của  Phật  không  có  hạng  tội 

nhân ấy  nên không  sinh nghi.  Phật nói  hạng người có tội như  vậy  vì phá  thật 

tướng  các  pháp  nên  chết  đọa  vào  đường  ác  địa  ngục.   Các  Bồ  Tát  được  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác thấy người tội qua lại trong sinh tử thời dùng sức 

thần thông của Phật mà kéo chúng sinh ra khỏi, đặt vào trong nhóm chánh định, 

không còn bị đọa vào trong ba đường ác; ấy gọi là nghiêm tịnh cõi Phật.  Trong 

cõi Phật ấy không có các lỗi như vậy, đầy đủ hết thảy; đối với thế gian, xuất thế 

gian, hữu lậu,  vô lậu, hữu  vi,  vô  vi không có chướng ngại;  đó là cõi nước bảy 

báu.   Thân  chúng  sinh  đẹp  đẽ,  tướng  tốt  trang  nghiêm,  có  vô  lượng  ánh  sáng, 

thường nghe âm thanh giáo pháp, thường không xa lìa sáu Ba la mật cho đến 

mười  tám  pháp  không  chung;  chúng  sinh  trong  ấy  đều  chắc  chắn  đạt  đến  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. 

Hỏi:  Ở trên nói nghe danh hiệu Phật chắc chắn đạt đến quả Phật, nơi đây nói 

đối với các pháp không có chướng ngại thời chắc chắn được thành Phật, có gì 

sai khác? 

Đáp:   Chúng  sinh  ở  đây  thường  thấy  Phật,  thường  nghe  pháp,  gieo  trồng  căn 

lành sâu bền, chứa nhóm Phật pháp nhiều nên mau được làm Phật. 

Nghe  danh  hiệu  là  tuy  chắc  chắn  mà  công  đức  ít  không  bằng.   Như  vậy  gọi  là 

tướng cõi nước thanh tịnh của Phật; như ở trong mười địa nói trang nghiêm cây 

Bồ đề. 



Giải thích:  Phẩm Chắc Chắn Thứ 83 

(Kinh Đại Bát Nhã hội 2 ghi:Phẩm Chánh Định thứ 81) 

Kinh:   Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  ấy  chắc  chắn  hay  là 

không chắc chắn? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Bồ Tát ấy chắc chắn, chẳng phải không chắc chắn. 

Bạch đức Thế Tôn, ở chỗ nào chắc chắn?  Ở trong đạo Thanh văn, ở trong đạo 

Bích chi Phật hay ở trong Phật đạo? 

Phật dạy:  Bồ Tát ấy chẳng phải ở trong đạo Thanh văn, đạo Bích chi Phật chắc 

chắn, mà ở trong Phật đạo chắc chắn. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, đó là Bồ Tát mới phát tâm chắc chắn 

ư?  Hay là Bồ Tát thân sau cùng chắc chắn? 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  mới  phát  tâm  cũng  chắc  chắn,  Bồ  Tát  không  thoái  chuyển 

cũng chắc chắn, Bồ Tát thân sau cùng cũng chắc chắn. 

Bạch Thế Tôn, Bồ Tát chắc chắn sinh trong ác đạo chăng? 

Phật  dạy:   Không.   Này  Tu  Bồ  Đề,  ý  ông  nghĩ  sao,  hoặc  hàng  Bát  nhân,  hoặc 

hàng Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật sinh trong ác 

đạo chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Phật dạy:  Như vậy, Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây bố thí, trì giới, nhẫn nhục, 

tinh tấn, thiền  định, trí tuệ dứt tất cả  nghiệp bất thiện, mà hoặc bị đọa  ác đạo, 

hoặc sinh cõi trời sống lâu, hoặc không được ở chỗ tu thiện pháp, hoặc sinh nơi 

biên địa, hoặc sinh vào nhà tà kiến ác, nhà tà kiến không làm, là các nơi không 

có danh từ Phật, danh từ Pháp và danh từ Tăng, là không có lẽ ấy.  Này Tu Bồ 

Đề, Bồ Tát mới phát tâm đối với Vô thượng chánh đẳng chánh giác mà lại đem 

tâm sâu xa hành mười đạo bất thiện, là không có lẽ ấy. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát thành tựu các công đức  căn lành như vậy, như 

Phật  tự  nói:   Nếu  đời  trước  thọ  quả  báo  bất  thiện  thời  khi  ấy  thiện  căn  ở  chỗ 

nào? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Bồ Tát vì lợi ích chúng sinh nên tùy chỗ thọ thân, đem thân 

ấy làm lợi ích chúng sinh.  Khi Bồ Tát làm súc sinh có sức phương tiện lớn, nếu 

giặc oán muốn đến giết hại, vì tâm nhẫn nhục không gì cao hơn, tâm từ bi không 

có gì cao hơn nên Bồ Tát xả thân mà không não hại giặc oán, còn hàng Thanh 

văn, Bích chi Phật không có sức như vậy.  Vì thế nên biết Bồ Tát muốn đầy đủ 

tâm từ bi lớn, vì thương xót mà làm lợi ích chúng sinh nên thọ nhân súc sinh. 

Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát trú ở trong căn lành nào mà thọ các thân như vậy? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:     Bồ  Tát  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  khi  ngồi  đạo  tràng, 

trong khoảng  thời gian ấy không có căn lành nào không đầy đủ, đầy đủ rồi sẽ 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Vì thế nên  Bồ Tát khi mới  phát tâm 

hãy nên học hết thảy căn lành; học căn lành rồi sẽ được trí Nhất thiết chủng, sẽ 

dứt hết thảy phiền não và tập khí. 

Bạch đức Thế Tôn, tại sao Bồ Tát thành tựu pháp vô lậu trắng sạch như vậy mà 

lại sinh trong các đường ác súc sinh? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:     Ý  ông  nghĩ  sao,  Phật  thành  tựu  pháp  vô  lậu  trắng  sạch 

chăng? 

Nếu Phật tự biến làm thân súc sinh để làm Phật sự, độ chúng sinh, thời đó thật 

là súc sinh chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:   Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Phật dạy:  Bồ Tát cũng như vậy, thành tựu pháp vô lậu trắng sạch; vì độ chúng 

sinh nên thọ thân súc sinh, cũng dùng thân ấy giáo hóa chúng sinh. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như A la hán thân làm biến hóa có thể khiến chúng sinh 

hoan hỷ chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:   Có thể. 

Phật dạy:  Như vậy, như vậy.  Bồ Tát dùng pháp vô lậu trắng sạch ấy, tùy theo 

chúng  sinh  đáng  được  độ  mà  thọ  thân;  dùng  thân  ấy  làm  lợi  ích  chúng  sinh, 

cũng không chịu sự thống khổ.  Này Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao?  Vị thầy huyễn 

thuật huyễn làm các hình dạng:  Hoặc voi ngựa, trâu dê, nam nữ để chỉ cho mọi 

người thấy, mà voi ngựa, trâu dê, nam nữ ấy có thật chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:   Không thật, bạch Thế Tôn. 

Phật dạy:  Như vậy, Bồ Tát thành tựu pháp vô lậu trắng sạch, hiện ra mỗi mỗi 

thân để chỉ bày cho chúng sinh; dùng thân ấy làm lợi ích tất cả, cũng không chịu 

các thống khổ. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát có sức phương tiện lớn, được 

trí tuệ vô lậu bậc thánh, tùy theo thân chúng sinh đáng được độ mà hiện mỗi mỗi 

thân hình để độ chúng sinh. 

Luận.   Hỏi:   Trong  phẩm  Tướng  Thoái  Chuyển  ở  trên  nói:   Tướng  như  vậy  là 

tướng mạo chẳng thoái chuyển, tướng như vậy là tướng mạo chẳng phải chẳng 

thoái  chuyển.   Chẳng thoái chuyển tức là chắc chắn, nay cớ sao Tu Bồ  Đề  lại 

hỏi? 

Đáp:  Bát nhã ba la mật có nhiều môn, có nhiều đạo.   Chẳng thoái chuyển là nói 

về môn một tướng, nay hỏi chắc chắn là hỏi về môn hai tướng. 

*Lại nữa, ở trong tâm Phật, hết thảy chúng sinh và hết thảy pháp đều chắc chắn, 

vì trí người không sánh kịp nên nói là không chắc chắn.  Phật tuy biết vô lượng 

vô  số  kiếp  chứa  nhóm  công  đức  lớn,  chắc  chắn  thoái  chuyển  làm  hàng  Tiểu 

thừa, cũng biết côn trùng vi tế, tuy chưa có tâm từ nhưng trải qua bấy nhiêu kiếp 

phát tâm sau sẽ được làm Phật.  Chắc chắn biết hết thảy pháp đều như vậy, từ 

nhân  ấy  được  quả  ấy.   Thế  nên  nói  Phật  đối  với  hết  thảy  pháp  không  còn 

chướng ngại, vì Phật biết chắc chắn. 

*Lại nữa, vì Tu Bồ Đề nghe trong kinh Pháp Hoa nói ở chỗ Phật làm chút ít công 

đức:  Hoặc giỡn cười mà xưng một tiếng Nam mô Phật, dần dần chắc chắn sẽ 

làm Phật.  Lại vì nghe trong phẩm Chẳng thoái chuyển nói, có thoái chuyển và 

không thoát chuyển.  Lại vì nghe nói hàng Thanh văn đều sẽ làm Phật; nếu như 

vậy thời không nên có thoái chuyển?  Như trong kinh Pháp hoa nói chắc chắn, 

còn các kinh khác nói không  chắc chắn, hoặc có thoái chuyển, hoặc không có 

thoái chuyển; thế nên nay hỏi là chắc chắn hay không chắc chắn. Như vậy, do 

các nhân duyên ấy nên hỏi chắc chắn hay không chắc chắn. 

Phật dạy:  Bồ Tát là chắc chắn. 

Tâm Tu Bồ Đề vì cầu vào Niết bàn là chắc chắn, thế nên hỏi:  Ở trong đạo nào 

chắc chắn? 

Phật dạy:  Chẳng phải chắc chắn trong Nhị thừa, chỉ chắc chắn trong Đại thừa. 

Vì người cầu Phật đạo có cao,  vừa, thấp, thế nên hỏi:   Hoặc Bồ Tát mới phát 

tâm chắc chắn hay Bồ Tát không thoái chuyển chắc chắn, hay Bồ Tát thân sau 

cùng chắc chắn?  Ý của Tu Bồ Đề là từ địa vị chẳng thoái chuyển trở lên chắc 

chắn an lập trong Phật đạo chăng? 

Phật đáp:  Ba hạng Bồ Tát nói trên đều chắc chắn. chắc chắn là chắc chắn sẽ 

làm Phật. 

Hỏi:  Phật dùng mắt Phật thấy Bồ Tát trong mười phương, người cầu Phật đạo 

nhiều như cát sông Hằng, người chằng thoái chuyển hoặc một hoặc hai, nay cớ 

gì nói ba hạng Bồ Tát trên đều chắc chắn thành Phật? 

Đáp:    Trước  tôi  đã  nói:   Bát  nhã  sâu  xa  có  vô  lượng  môn.   Có  nơi  nói  Bồ  Tát 

thoái  chuyển  mà  không  chắc  chắn,  có  nơi  nói  Bồ  Tát  chắc  chắn  không  thoái 

chuyển.  Như trong phẩm Chẳng thoái chuyển, Tu Bồ Đề hỏi Phật:  Bồ Tát thoái 

chuyển là thoái chuyển ở trong pháp nào?  Là từ sắc, thọ, tưởng, hành, thức cho 

đến  mười  tám  pháp  không  chung,  vì  rốt  ráo  không,  nên  các  pháp  đều  không 

thoái chuyển.  Trong đây Phật lại nói không thoái chuyển. 

Hỏi:  Hai nghĩa ấy, nghĩa nào thật? 

Đáp:  Hai việc đều thật, từ miệng Phật nói ra đều là thật.  Như Phật hoặc nói các 

pháp không, không có sở hữu:  Hoặc nói bố thí, trì giới ... là hữu vi.  Đối người 

mới phát tâm thời nói các pháp hữu vi, với người học đạo lâu ưa đắm thiện pháp 

thời nói các pháp không, không có sở hữu, còn người giải đãi đối với Vô thượng 

chánh  đẳng  chánh  giác  tâm  không  bền  chắc,  những  người  như  vậy  nên  theo 

Thanh văn đạo được độ mà không cầu Thanh văn, phải ở trong sinh tử lâu chịu 

khổ.   Thế  nên  nói  người  phát  tâm  nhiều  như  cát  sông  Hằng  mà  người  được 

chẳng thoái chuyển thời hoặc một hoặc hai.  Chúng sinh nghe việc ấy rồi có thể 

kham  chịu  mọi  khổ,  chắc  chắn  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác;  nếu 

không thể kham chịu thời thủ chứng đạo Thanh Văn, Bích chi Phật.   Có người 

có thể được làm Phật mà vì tâm đại bi mỏng, tự ưa thân mình nặng, người ấy 

nghe  việc  làm  Phật  khó  được  thời  phần  nhiều  thoái  chuyển,  nghĩ  rằng:   Ta 

không thể được làm Phật, chẳng bằng sớm thủ chứng Niết bàn, cần gì phải đời 

đời siêng khổ!  Phật vì hạng người ấy nên nói hết thảy Bồ Tát cho đến Bồ Tát 

mới phát tâm, đều chắc chắn sẽ làm Phật, như trong kinh Pháp Hoa nói. 

Hỏi:  Nếu hết thảy Bồ Tát đều chắc chắn, cớ gì Phật mỗi mỗi quở trách hàng nhị 

thừa mà không cho Bồ Tát thủ chứng nhị thừa? 

Đáp:  Người cầu Phật đạo nên biết khắp pháp tính, song người ấy vì sợ già bệnh 

chết  nên  ở  trong  pháp  tính  thủ  chứng  phần  ít,  bèn  ngưng  nghỉ,  bỏ  Phật  đạo, 

không độ chúng sinh, bị chư Phật, Bồ Tát quở trách rằng, ông muốn bỏ đi, hội 

hợp không được xa lìa.  Khi được chứng A la hán thời không còn cầu tam muội 

sâu xa của Bồ Tát, lại không rộng độ chúng sinh, thời bị quanh co, đối với Phật 

đạo thời trở ngại. 

Hỏi:  A la hán do nhân duyên đời trước được thọ thân, chắc chắn phải diệt, vậy 

ở chỗ nào mà đầy đủ Phật đạo? 

Dáp:  Khi được thành A la hán, nhân duyên các lậu hoặc ba cõi dứt hết, không 

còn trở lại sinh trong ba cõi.  Có cõi nước thanh tịnh của Phật ra ngoài ba cõi, 

không có danh từ phiền não, ở chỗ Phật nơi cõi nước ấy nghe kinh Pháp Hoa  

thời đầy đủ Phật đạo.  Như kinh Pháp Hoa nói:  Có A la hán hoặc không nghe 

kinh Pháp Hoa mà tự mình được diệt độ; tôi ở nước khác vì họ nói việc ấy rằng:  

Ông đều sẽ làm Phật. 

Hỏi:  Nếu A la hán đi đến cõi nước thanh tịnh của Phật thọ thân pháp tính, như 

vậy nên chóng được làm Phật, cớ sao nói quanh co, trở ngại? 

Đáp:  Người ấy vì nhân duyên tham đắm Tiểu thừa mà bỏ chúng sinh, bỏ Phật 

đạo, lại dối nói được đạo.  Vì nhân duyên ấy nên tuy không thọ khổ não sinh tử, 

mà vẫn ở địa vị Bồ Tát độn căn, không thể chóng thành Phật đạo, không như vị 

Bồ Tát tu hành đi thẳng. 

*Lại nữa, Phật pháp là điều thứ nhất trong năm điều không thể nghĩ bàn.  Nay 

nói vị A la hán lậu hoặc sạch hết, trở lại làm Phật, điều đó chỉ có Phật biết được. 

Người  luận  nghị  chính  có  thể  luận  việc  ấy  mà  không  thể  lường  biết,  thế  nên 

không  nên  hí  luận.   Nếu  khi  cầu  được  làm  Phật  thời  mới  có  thể  hiểu  rõ,  còn 

những người khác có thể tin mà chưa thể biết. 

Chắc chắn Bồ Tát đọa trong ba đường ác chăng là Tu Bồ Đề khi nghe Phật nói 

vô lượng nhân duyên đời trước:  Hoặc thọ thân voi, nai, rùa, bồ câu, công, oanh 

vũ chịu các khổ, thế nên hỏi Phật:  Nếu Bồ Tát chịu làm thân súc sinh như vậy 

thời vì sao nói hết thảy Bồ Tát chắc chắn?  Chắc chắn túc là chẳng thoái chuyển, 

chẳng thoái chuyển là không đọa trong ba đường ác. 

Phật  hỏi  ngược  lại  Tu  Bồ  Đề:   Ý  ông  nghĩ  sao,  các  bậc  thánh  trong  hàng  Bát 

nhân... đọa vào ba đường ác chăng? 


Tu Bồ Đề suy nghĩ:   Các thánh nhân ấy đã vào thánh đạo nên không có nhân 

duyên đọa vào ba đường ác.  Suy nghĩ rồi đáp rằng:  Thưa không. 

Phật dạy:  Bồ Tát cũng như vậy, nhân duyên đọa vào ba đường ác đã hết thời 

làm sao Bồ Tát đọa vào ba đường ác?  Nhân duyên đọa vào ba đường ác là các 

pháp bất thiện.  Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây tu tập các pháp thiện bố thí, 

trì giới... dứt mười pháp bất thiện là giết hại, trộm cắp... thời nếu người ấy còn 

đọa vào ba đường ác là không có lẽ ấy, vì sao?  Vì đã dứt hết pháp ác, tăng ích 

pháp lành.  Pháp  bất thiện có nặng,  vừa  và nhẹ.  Nặng thời  đọa địa ngục,  vừa 

thời đọa súc sinh, nhẹ thời đọa ngạ quỷ.  Ba độc bất thiện ấy Bồ Tát đã dứt hết, 

tâm thương xót sâu xa nghĩ đến chúng sinh, thế nên không đọa. 

Hỏi:  Nếu như thế thời có thể không sinh trong ba đường ác.  Vậy là phước đức 

của Bồ Tát ấy nhiều, cớ sao không sinh trong cõi trời sống lâu? 

Đáp:  Bồ Tát vì thương xót chúng sinh mà hành sáu Ba la mật, tuy có thể vào 

thiền  định,  hòa  hợp  với  tâm  từ  bi  tu  hành,  song  không  đắm  thiền  vị,  nên  khi 

mạng sắp hết, nghĩ đến cõi Dục nên thoái mất thiền đạo, vì trong cõi trời sống 

lâu không có khồ não, đắm sâu thiền vị thời khó có thể được độ, nên không sinh 

vào trong ấy. 

Sinh ở biên địa thời bị chướng ngại, không thể tu pháp thiện nên không sinh đến 

đó, vì sao?  Vì Bồ Tát đã nhổ sạch cội gốc tâm lẩn tiếc giáo pháp; vì lẩn tiếc giáo 

pháp nên mới sinh ở biên địa, là chỗ không biết pháp. 

*Lại nữa, Bồ Tát thường ưa trung đạo, lìa bỏ hai bên nên không sinh chốn biên 

địa.   Chốn biên địa không có danh từ Tam bảo, không biết đến bảy chúng, chỉ 

quý việc hiện tại, không quý phước đức đạo pháp, thế nên gọi là chốn biên địa, 

chứ không riêng chỉ sinh chốn biên địa thời gọi là chốn biên địa.   Nếu biết Tam 

bảo, biết nhân duyên tội phước tương tục, biết thật tướng các pháp thời người 

ấy dù sinh bên ngoài cõi Diêm phù đề cũng không gọi là chốn biên địa, huống gì 

sinh giữa cõi Diêm phù đề. 

Do  Bồ  Tát  thường  ưa  thích  vì  chúng  sinh  thuyết  pháp,  cũng  rất  ưa  thích  thiện 

pháp, cho nên gạp được chúng sinh hiền lành, vừa ý cùng sinh một nơi, gọi là 

trung tâm của cõi nước; ở trung tâm cõi nước lại không sinh vào nhà tà kiến, vì 

sao?   Vì  Bồ  Tát  ấy  đời  đời  thường  tự  mình  hành  chánh  kiến,  cũng  dạy  người 

hành chánh kiến, tán thán pháp chánh kiến, hoan hỷ tán thán người hành chánh 

kiến; thế nên không sinh vào nhà ác tà kiến. 

Hỏi:  Bồ Tát ấy có sức phước đức và trí tuệ lớn thời nên sinh vào chốn biên địa, 

nhà tà kiến để giáo người khác, cớ sao lại sợ mà không sinh? 

Đáp:  Bồ Tát có hai hạng:  1.  Bồ Tát đã thành tựu đại nguyện; 2.  Bồ Tát mới có 

nhân duyên phát tâm. Bồ Tát đã thành tựu đại nguyện có sức lớn nên tùy theo 

nơi chúng sinh có thể độ mà thọ thân , không tránh chốn biên địa, nhà tà kiến, 

còn Bồ Tát mới phát tâm nếu sinh vào các nơi ấy thời  đã không thể độ người lại 

còn tự hủy hoại mình, thế nên không sinh.  Thí như vàng thật ở trong bùn trọn 

không bị hủy hoại, mà đồng thiết thời bị hủy hoại. 

Tà kiến là tà kiến không làm.  Tuy 62 thứ đều là tà kiến nhưng tà kiến không làm 

là nặng nhất, vì sao?  Vì không làm là nói rằng, không nên làm công đức hay cầu 

Niết  bàn.   Như  nói  trời  làm  hoặc  nói  thế  giới  có  đầu,  tuy  là  tà  kiến  mà  không 

chướng ngại làm việc phước đức, còn tà kiến không làm rất ác, nên không sinh 

nơi đó. 

*Lại  nữa,  Bồ  Tát  mới  phát  tâm  mà  có  tâm  nhiễm  ác  hành  đạo  bất  thiện  thời 

không có lẽ ấy, vì sao?  Vì Bồ Tát ấy nhất tâm hồi hướng, quý trọng Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác chứ không quý trọng pháp thế gian.  Bồ Tát ấy do chưa 

lìa dục nên tuy khởi lên các phiền não mà trọn không có tâm ô nhiễm làm việc 

ác, tuy có dùng roi gậy gây khổ mà trọn không cướp mạng sống, không lấy của 

người khác làm họ mất mạng.  Bồ Tát ấy dứt hết thảy pháp bất thiện, tu tập hết 

thảy pháp thiện nên không sinh vào chỗ có tám nạn, thường sinh vào chỗ có tám 

điều tốt. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Nếu Bồ Tát thành tựu các căn lành như vậy, cớ gì nhân duyên 

đời trước lại làm thân nai, ngựa...? 

Phật đáp:  Bồ Tát thật có thành tựu thiện căn phước đức, song vì lợi lạc chúng 

sinh nên thọ thân súc sinh, cũng không có tội súc sinh.  Trong đây Phật tự nói 

nhân duyên:  Bồ Tát ở trong súc sinh mà biết thương xót giặc oán, là điều mà A 

la hán, Bích chi Phật không có được.  A la hán, Bích chi Phật khi giặc oán đến 

hại, tuy không đáp trả nhưng không thể thương xót, nhớ nghĩ, cúng dường, cung 

cấp.  Như tiền thân Bồ Tát làm voi trắng sáu ngà, có một người thợ săn dùng tên 

độc bắn vào ngực.  Bấy giờ voi trắng, tiền thân Bồ Tát lấy vòi bao che cho thợ 

săn, không để các voi khác làm hại, nói với voi cái rằng:  Em là vợ của Bồ Tát, 

cớ gì sinh ác tâm?  Đó là tội phiền não ấy.  Thí như người bị quỷ ám, vị thầy chú 

thuật đến chỉ trị quỷ mà không giận người; thế nên chớ tìm tội người ấy.  Rồi từ 

từ hỏi thợ săn:  Vì sao ông bắn ta?  Thợ săn đáp:  Ta cần cặp ngà của ngươi. 

Voi liền đến hốc đá bẻ ngà trao cho, máu thịt tuôn ra mà không cho là thống khổ; 

lại còn cung cấp lương thực, chỉ đường cho đi.  Những việc từ bi như vậy hàng 

Thanh văn, Bích chi Phật không thể có được.   Có tâm tốt như vậy thời làm sao 

thọ thân súc sinh được?  Nên biết đây là biến hóa để độ chúng sinh. 

Hỏi:  Vì cớ gì không làm thân người vì họ thuyết pháp mà lại làm thân thú? 

Đáp:   Có  khi  chúng  sinh  thấy  thân  người  thuyết  pháp  thời  không  tin  chịu,  thấy 

thân súc sinh thuyết pháp thời tin vui, nhận lãnh lời giáo hóa.  Lại, Bồ Tát muốn 

đầy đủ lòng từ bi lớn nên muốn thi hành việc ấy.  Chúng sinh trông thấy vừa sợ 

vừa mừng mà đều được vào đạo. 

(Hết cuốn 93 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 94  

Kinh:  Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát trú ở pháp trắng sạch gì 

có thể làm các phương tiện như vậy mà không bị ô nhiễm? 

Phật  dạy:   Bồ  Tát  dùng  Bát  nhã  ba  la  mật  làm  các  phương  tiện  như  vậy,  hiện 

thân trong mười phương cõi nước nhiều như cát sông Hằng làm  lợi ích chúng 

sinh,  cũng  không  tham  đắm  thân  ấy,  vì  sao?   Vì  người  tham  đắm  pháp  tham 

đắm  và chỗ đắm  đều không thể  có được,  vì tự  tính không.   tính không, không 

tham đắm tính không, trong tính không, không có người tham đắm cũng không 

có chỗ tham đắm, vì sao?  Vì trong không, tướng không không thể có được; ấy 

gọi  là  bất  khả  đắc  không.   Bồ  Tát  trú  trong  ấy  có  thể  được  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  chỉ  trú  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  được  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác mà không trú trong các pháp ư? 

Này Tu Bồ Đề, vả chăng có pháp không vào trong Bát nhã? 

Tu Bồ Đề thưa:   Nếu Bát nhã tự tính không, thời vì sao hết thảy pháp đều vào 

trong Bát nhã ba la mật, trong không, không có pháp hoặc vào hoặc không vào? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Hết thảy pháp, hết thảy pháp tướng không chăng? 

Này Tu Bồ Đề, nếu hết thảy pháp, hết thảy pháp tướng không, cớ sao nói hết 

thảy pháp không vào trong không? 

Tu Bồ Đề thưa:   Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát làm thế nào khi hành Bát nhã ba la 

mật, trú trong hết thảy pháp không, mà có thể khởi lên thần thông Bát nhã ba la 

mật; trú trong Thần thông Ba la mật rồi đi đến mười phương các cõi nước nhiều 

như cát sông Hằng cúng dường chư Phật hiện tại, nghe Phật thuyết pháp, ở chỗ 

Phật gieo trồng căn lành? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, quán mười phương các 

cõi nước nhiều như cát sông Hằng ấy đều tính không, trong các cõi nước ấy chư 

Phật cũng tính không, chỉ có tên giả, nên tên giả về chư Phật hiện thân cũng tính 

không.  Nếu mười phương các cõi nước và chư Phật tính chẳng không, thời tính 

không ấy có thiên lệch.  Vì tính không, không thiên lệch nên hết thảy pháp, hết 

thảy pháp tướng không; vì thế, hết thảy pháp, hết thảy pháp tướng không.  Thế 

nên Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, dùng sức phương tiện phát sinh thần thông 

Ba la mật, trú trong thần thông Ba la mật ấy khởi lên thiên nhãn, thiên nhĩ, như ý 

túc,  trí  biết  tâm  người  khác,  trí  biết  đời  trước,  trí  biết  sinh  tử  của  chúng  sinh. 

Nếu Bồ Tát xa lìa thần thông Ba la mật  thời không thể làm lợi  ích chúng sinh, 

cũng không thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Thần thông Ba la mật 

là đạo làm lợi ích của Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì sao?  Vì dùng thiên 

nhãn  thời  tự  mình  thấy  được  các  pháp  lành,  cũng  dạy  người  được  các  pháp 

lành,  đối  với  các  pháp  lành  cũng  không  nhiễm  trước,  vì  các  pháp  lành  tự  tính 

không.     Tự  tính  không,  không  nhiễm  trước  gì,  nếu  nhiễm  trước  thời  đắm  vị, 

trong không có vị.  Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật có thể phát sinh thiên nhãn 

như  vậy,  dùng  thiên  nhãn  ấy  quán  hết  thảy  pháp  không,  thấy  pháp  không  ấy 

không thủ tướng, không tạo nghiệp, cũng vì người khác nói pháp ấy, cũng không 

thấy có tướng chúng sinh, không thấy có danh từ chúng sinh. 

Như vậy, Bồ Tát dùng pháp không có sở đắc nên khởi lên thần thông Ba la mật, 

dùng thần thông Ba la mật ấy, việc đáng làm nên làm.  Bồ Tát dùng thiên nhãn 

sáng  suốt  hơn  mắt  người  thấy  mười  phương  các  cõi  nước;  thấy  rồi  bay  đến 

mười phương làm lợi ích chúng sinh:  Hoặc lấy việc bố thí, hoặc lấy việc trì giới, 

nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định; hoặc lấy trí tuệ; hoặc lấy ba mươi bảy pháp trợ 

đạo; hoặc lấy các thần thông, giải thoát, tam muội, pháp Thanh văn, pháp Bích 

chi Phật hoặc pháp Phật làm lợi ích chúng sinh. 

Vì hạng người xan tham mà nói như vầy:  Này các chúng sinh, các ngươi nên bố 

thí;  nghèo  cùng  là  khổ  não.   Người  nghèo  cùng  còn  không  làm  lợi  ích  mình 

được, huống nữa làm lợi ích người khác!  Vì thế nên các ngươi nên siêng bố thí 

đề tự mình được vui, cũng làm cho người khác được vui; chớ vì nghèo cùng mà 

ăn nuốt lẫn nhau, không lìa khỏi ba đường ác. 

Vì hạng người phá giới thuyết pháp rằng:  Này các chúng sinh, việc phá giới  rất 

khổ não, người phá giới còn không làm lợi ích mình được, huống nữa làm lợi ích 

người khác!  Việc phá giới thọ quả báo khổ:  Hoặc ở địa ngục, hoặc ở ngạ quỷ, 

hoặc ở súc sinh.  Các ông đọa trong ba đường ác tự mình còn không cứu được, 

làm sao cứu người khác?  Thế nên các ông không nên theo tâm phá giới để đến 

khi chết hối hận. 

Nếu gặp người sân giận tranh đấu lẫn nhau, nói pháp như vầy:  Này các chúng 

sinh, chớ sân giận tranh đấu lẫn nhau.   Người sân giận loạn tâm không thuận 

theo pháp lành, các ngươi đem tâm rối loạn sân giận lẫn nhau thời hoặc đọa vào 

địa  ngục,  hoặc  đọa  vào  ngạ  quỷ,  hoặc  đọa  vào  súc  sinh;  thế  nên  các  ngươi 

không nên sinh một niệm sân giận, huống nữa là nhiều. 

Vì hạng chúng sinh giải đãi thuyết pháp khiến được tinh tấn, vì hạng chúng sinh 

tán  loạn  khiến  được  thiền  định,  vì  hạng  chúng  sinh  ngu  si  khiến  được  trí  tuệ 

cũng như vậy.  Đối với người hành dâm dục khiến quán bất tịnh; đối với người 

sân  giận  khiến  quán  lòng  từ;  đối  với  người  ngu  si  khiến  quán  mười  hai  nhân 

duyên; đối với chúng sinh hành phi đạo khiến vào chánh đạo là đạo Thanh văn, 

đạo  Bích  chi  Phật  và  Phật  đạo.     Vì  các  chúng  sinh  ấy  thuyết  pháp  như  vầy:  

Điều các  ông chấp trước, pháp ấy  tính không; trong pháp tính không  thể chấp 

trước được; tướng không chấp trước cũng là tướng không. Như vậy, Bồ tát khi 

hành Bát nhã ba la mật trú trong Thần thông Ba la mật, làm lợi ích chúng sinh. 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát nếu xa lìa thần thông thời không thể theo ý chúng sinh 

thuyết pháp lành cho họ.  Vì thế, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật nên khởi lên 

thần thông.  Thí như chim không có cánh thời không thể bay cao; Bồ Tát không 

có thần thông thời không thể tùy ý giáo hóa chúng sinh. Do vậy, Bồ Tát khi hành 

Bát nhã ba la mật nên khởi lên các thần thông, khởi lên các thần thông rồi nếu 

muốn làm lợi ích chúng sinh thời tùy ý lợi ích được. 

Bồ  Tát  dùng  thiên  nhãn  thấy  mười  phương  các  cõi  nước  nhiều  như  cát  sông 

Hằng và chúng sinh trong các cõi nước ấy, thấy rồi dùng thần thông qua đến chỗ 

đó, biết tâm của chúng sinh, theo điều thích ứng với họ mà nói pháp:  Hoặc nói 

về bố thí, nói về trì giới, nói về thiền định, cho đến nói về Niết bàn. 

Bồ Tát dùng thiên nhĩ nghe hai thứ âm thanh:  Hoặc của người, hoặc của chẳng 

phải người;  nghe  mười phương  chư Phật thuyết pháp  và  đều có thể nắm giữ, 

đúng  như pháp  đã  được  nghe mà  vì  chúng sinh  nói  pháp:   Hoặc  nói  về bố thí 

cho đến hoặc nói về Niết bàn. 

Bồ Tát được trí thanh tịnh biết tâm người khác, dùng trí biết tâm  người khác mà 

biết tâm của chúng sinh, theo điều thích ứng của họ mà nói pháp, hoặc nói về bố 

thí cho đến hoặc nói về Niết bàn. 

Bồ Tát được trí   biết mạng sống đời trước, nhớ biết nơi nguồn gốc sinh ra, cũng 

tự nhớ biết đời trước của mình và nhớ biết đời trước của người khác.  Dùng trí 

nhớ biết mạng sống đời trước ấy, nhớ quá khứ ở chỗ nào, nơi nào; biết danh tự 

của chư Phật và chúng đệ tử.  Gặp chúng sinh tin ưa việc của mạng sống đời 

trước thời hiện việc đời trước mà nói pháp:  Hoặc nói về bố thí cho đến hoặc nói 

về Niết bàn. 

Dùng sức thần thông như ý, đi đến vô lượng cõi nước của chư Phật cúng dường 

chư Phật, theo chư Phật gieo trồng căn lành rồi trở lại cõi nước của mình. 

Bồ Tát chứng được trí sạch hết các lậu, dùng trí sạch hết các lậu ấy vì chúng 

sinh nói pháp:  Hoặc nói về bố thí cho đến hoặc nói về Niết bàn. 

Như vậy, Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật nên khởi lên thần thông 

như  vậy.  Bồ Tát  dùng  việc tu thần thông ấy  mà tùy ý thọ thân, khổ  vui không 

nhiễm đắm; thí như người của Phật biến hóa, hóa làm ra mọi việc, khổ vui không 

nhiễm đắm.  Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật nên dùng thần thông như ý như 

vậy, có thể làm nghiêm tịnh cõi Phật và thành tựu tuệ giác cho chúng sinh. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, nếu Bồ Tát không nghiêm tịnh cõi Phật, không thành tựu tuệ 

giác cho chúng sinh thời không thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì 

sao?   Vì  nhân  duyên  không  đầy  đủ,  không  thể  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, Bồ Tát làm thế nào đầy đủ nhân duyên 

rồi được thành Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Hết thảy pháp lành là nhân duyên của Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, những pháp lành nào mà do pháp lành 

ấy nên được Vô thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây, Thí Ba la mật là nhân 

duyên  của  pháp  lành,  nơi  đó  không  có  phân  biệt  người  thí,  người  nhận  thí,  vì 

tính không.  Do Thí Ba la mật ấy có thể tự mình làm lợi ích, cũng có thể làm lợi 

ích cho chúng sinh, từ trong sinh tử kéo ra, khiến được Niết bàn.  Các pháp lành 

ấy đều là nhân duyên của Vô thượng chánh đẳng chánh giác, của đại Bồ Tát. 

Nhờ hành đọ ấy mà các Bồ Tát quá khứ, vị lai, hiện tại được thoát qua khỏi sinh 

tử; đã qua khỏi, nay qua khỏi và sẽ qua khỏi.   Do Giới Ba la mật cho đến Bát 

nhã ba la mật, bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ cho 

đến  tám  phần  thánh  đạo,  mười  tám  không,  tám  bội  xả,  định  chín  thứ  lớp,  các 

môn Đà la ni, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, mười 

tám  pháp  không  chung,  các  công  đức  như  vậy  đều  là  đạo  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác; ấy gọi là pháp lành.  Bồ Tát đầy đủ pháp lành ấy rồi, sẽ được 

trí Nhất thiết chủng. Được   rồi sẽ chuyển pháp luân; chuyển pháp luân rồi sẽ độ 

chúng sinh. 

Luận:  Bấy giờ Tu Bồ Đề hỏi:  Trú vào căn lành nào nên có thể thọ thân này? 

Phật đáp:  Bồ Tát đầy đủ hết thảy pháp lành cho đến Tu Bồ Đề nghe rồi rất hoan 

hỷ bạch Phật:  Bồ Tát thành tựu sức phương tiện lớn, trú vào thánh pháp vô lậu 

nào có thể thọ thân này mà không nhiễm trước?   Theo thân ấy, thí như vị thầy 

huyễn thuật, cũng như việc biến hóa?  Trú ở pháp trắng sạch nào mà có thể làm 

các phương tiện như vậy? 

Phật đáp:  Bồ Tát do sức Bát nhã ba la mật nên có thể thành tựu phương tiện 

như vậy, hiện mỗi mỗi thân làm lợi ích cho chúng sinh trong mười phương các 

cõi nước và cũng không tham đắm thân ấy.  Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  

Bồ Tát có ba pháp không thể có được:  Một là thân Bồ Tát; hai là nai ngựa được 

làm ra, ba là pháp được dùng, vì sao?  Vì pháp ấy đều tính không; tính không 

cũng không tham trước tính không; trong tính không cũng không có người tham 

trước;  vì  pháp  không  có  nên  chúng  sinh  không  có;  chúng  sinh  không  có  nên 

pháp cũng không có.   Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Trong tính không, tính 

không thể có được; vì không thể có được thời Bồ Tát làm sao tham trước trí tuệ 

ấy?  Ấy gọi là không, không có sở đắc. 

Bồ Tát trú trong Bát nhã ba la mật có thể được Vô thượng  chánh đẳng chánh 

giác, vì không chướng ngại nên dễ được. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Bồ Tát trú ở sáu Ba la mật cho đến mười tám pháp không chung, 

nay cớ sao chỉ nói trú trong Bát nhã ba la mật không có sở đắc, được thành Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật dạy:  Này Tu Bồ Đề, pháp gì không vào trong Ba la mật?   Tất cả pháp đều 

vào trong Bát nhã ba la mật.  Nếu trú trong Bát nhã ba la mật tức là trú trong hết 

thảy pháp. 

Lại hỏi:  Nếu Bát nhã ba la mật tính không, làm sao hết thảy pháp đều vào trong 

đó?  Trong  đây  Tu  Bồ  Đề  tự  nói  nhân  duyên:   Trong  hết  thảy  pháp  tính  không 

không có pháp ra, không có pháp vào. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Hết thảy pháp, hết thảy pháp tướng không chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Này Tu Bồ Đề, nếu hết thảy pháp, hết thảy pháp tướng không, vậy hết thảy pháp 

đều vào trong không, cớ sao ông nói trong không không có pháp ra vào? 

Bấy giờ Tu Bồ Đề hiểu rõ nên tâm phục mà lãnh thọ.  Nghe việc Bồ Tát hóa thân 

độ  chúng  sinh,  nên  hỏi:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  làm  thế  nào  trú  trong  hết 

thảy  pháp  tính  không  mà  có  thể  khởi  lên  thần  thông  Ba  la  mật,  đi  đến  mười 

phương các cõi nước nhiều như cát sông Hằng cúng dường Phật, nghe pháp, 

gieo trồng căn lành sâu dày? 

Căn lành là các môn Đà la ni, các môn tam muội, là căn bản của giải thoát không 

ngại.  Ý của Tu Bồ Đề là nếu Bát nhã ba la mật tính không, thời làm sao Bồ Tát 

an trú trong Bát nhã ba la mật lại có thể hành thần thông là pháp có? 

Phật dạy:  Vì tính không cho nên có thể hành, vì cớ sao?    Vì khi Bồ Tát hành 

Bát  nhã,  quán  mười  phương  các  cõi  nước  đều  không,  chư  Phật  trong  các  cõi 

nước ấy cũng không. 

Hỏi: Nếu cõi nước không thời Phật cũng phải không, cớ gì nói riêng? 

Đáp:  Phật do vô lượng vô số công đức  chơn thật mà được thân ấy, có thể lấy 

một ngón chân làm chấn động mười phương các cõi nước nhiều như cát sông 

Hằng.  Lại, Bồ Tát đời đời lại đây lòng yêu thích, kính trọng Phật sâu xa, không 

thể quán sát Phật chóng làm cho không, thế nên không hợp chung với cõi nước 

đề nói.  Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Nếu mười phương các cõi nước và 

chư Phật chẳng không, thời là tính không có thiên lệch, có thiên lệch thời gọi là 

có chỗ không và chẳng không.  Nay thật không có thiên lệch nên hết thảy pháp, 

hết  thảy  pháp  tướng  không.  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  đối  với  hết  thảy 

pháp  không  ngăn  ngại,  song  vì  mắt  thịt  thấy  sắc  không  thông::   Thấy  trên  thời 

không  thấy dưới, thấy trước thời không thấy  sau,  chỗ rỗng  suốt  thời thấy, chỗ 

chướng ngại thời không thấy, ban ngày thời thấy, ban đêm thời không thấy; biết 

sức mắt thịt kém như vậy nên vì sức phương tiện mà lại cầu mắt trời. 

Sức phương tiện là khiến bốn đại ở thế giới khác đến trú trong thân.  Nghĩa là 

dùng thiên nhãn như trước đã nói. Thiên nhĩ, như ý túc, trí biết tâm người  khác, 

trí biết đời trước, trí biết chúng sinh, sinh về đâu, chết về đâu.  Bồ Tát nếu không 

có thần thông thời không thể làm lợi  ích chúng sinh,  vì sao?  Vì nếu không có 

thần  thông  thời  làm  sao  có  thể  khiến  nhiều  người  phát  tâm?   Bồ  Tát  có  thần 

thông mà còn không thể khiến tất cả chúng sinh phát tâm, huống nữa là không 

có!  Thế nên thần thông Ba la mật là chỗ hành đạo sở hành của Bồ Tát.  Bồ Tát 

tự thấy pháp lành, cũng dạy người khác được pháp lành mà không tham  đắm 

pháp lành ấy, vì sao?   Vì pháp ấy tính đều không. 

Hỏi:  Thiên nhãn chỉ có thể thấy sắc, làm sao thấy pháp lành mà lại nói hết thảy 

pháp tính không? 

Đáp:  Đây là trong nhân nói quả.  Do thiên nhãn ấy tự thấy thân mình, lại thấy 

mười  phương  chúng  sinh,  vậy  sau  dùng  trí  biết  tâm  người  khác,  trí  biết  mạng 

sống đời trước, tìm căn lành đời nay đời sau, thấy căn lành và quả báo lâu ngày 

đều tiêu diệt, tiêu diệt nên thấy nó không. Căn lành ấy đều là pháp hữu vi nên 

không  có  tự  tính,  không  có  tự  tính  nên  không;  vì  không  nên  không  thể  tham 

trước, cũng không thể thọ khí vị, không thể thọ khí vị nên không tham trước;  thí 

như ruồi không chỗ nào không đậu, chỉ trừ không đậu trong lửa.  Chúng sinh ái 

trước cũng như vậy, đối vời pháp lành, pháp chẳng lành đều ái trước, cho đến ái 

trước Phi hữu tưởng Phi vô tưởng nên không thể vào Niết bàn, chỉ trừ không thể 

ái trước lửa Bát nhã ba la mật tính không, vì sao?  Vì Bát nhã ba la mật, Bát nhã 

ba la mật tướng không; nếu Bát nhã ba la mật chằng không tức là có khí vị, là 

chỗ có thể ái trước.  Bồ Tát trú trong trí tuệ ấy không khởi nghiệp hữu lậu, chỉ vì 

chúng  sinh  mà  thuyết  pháp,  cũng  biết  chúng  sinh  là  giả  danh,  không  thể  có 

được.   An trú trong Bát nhã không có sở đắc ấy mà có thể đầy đủ các việc thần 

thông.   Nếu  Bồ  Tát  không  được  Bát  nhã  vô  ngại  ấy  thời  không  thể  được  thần 

thông  vô  ngại.   Bồ  Tát  được  thần  thông  vô  ngại  nên  có  thể  bay  đến  mười 

phương các cõi nước làm lợi ích chúng sinh, như trong Kinh nói rộng:  Hoặc nói 

về  bố  thí,  hoặc  nói  về  trì  giới...;  đối  với  người  xan  tham  thời  dạy  bố  thí...  như 

trong đây nói ví dụ:  Ví như chim không có cánh thời không thể bay cao; Bồ Tát 

cũng  như  vậy, không có Thần thông  Ba la mật thời không thể giáo hóa  chúng 

sinh.   Bồ  Tát  dùng  thiên  nhãn  thấy  mười  phương  các  cõi  nước  của  chư  Phật 

cùng hết thảy chúng sinh, dùng thiên nhĩ theo chư Phật nghe pháp, dùng thần 

thông như ý phóng hào quang lớn, hoặc biến hóa hiện ra các thứ nước lửa, các 

việc kỳ lạ khiến chúng sinh phát tâm cho là việc hy hữu mà tôn trọng.  Dùng trí 

biết tâm người khác, biết tâm tâm số của người khác tham đắm gì, chán gì, có 

thể độ hay không thể độ, là lợi căn hay là độn căn, đã thành tựu căn lành hay 

chưa thành tựu.  Biết tâm của chúng sinh khác như vậy thời nhiếp thủ những ai 

đã thành tựu căn lành.  Gặp người có thể độ thời dùng trí  biết mạng sống đời 

trước, trí biết sinh tử quán nguồn gốc của người kia từ đâu đến, gieo trồng căn 

lành gì, và ưa làm hạnh gì; từ đây mệnh chung sẽ sinh chỗ nào, lúc nào sẽ được 

giải thoát.  Trù lượng suy nghĩ như vậy biết nghiệp duyên quá khứ và biết quả 

báo vị lai của người có thể độ. 

Lại dùng thần thông biết người ấy cần vì sợ hãi mà được độ, thời đem việc địa 

ngục chỉ bày rằng:  Ông sẽ sinh vào trong ấy; biết người cần vì hoan hỉ mà được 

độ,  thời  chỉ  bày  thiên  đường,  mắt  thấy  việc  ấy  tâm  sinh  ra  sợ  hãi,  vui  mừng, 

nhàm  chán  thế  gian.   Bấy  giờ  đem  trí  thông  suốt  vô  lậu  nói  pháp  dứt  hết  lậu, 

chúng  sinh  nghe  pháp  ấy  phá  bỏ  tâm  tham  trước,  lại  dùng  pháp  ba  thừa  mà 

được  Niết  bàn;  tí  như  chim  nhạn  trắng  khi  muốn  bắt  cá  thời  trù  lượng  tới  lui, 

không  để  mất  cơ  hội;  biết  có  thể  bắt  được  liền  bắt,  không  để  lỡ  qua.   Bồ  Tát 

cũng như vậy, dùng sức thần thông quán nguồn gốc của chúng sinh, thấy nhân 

duyên  có  thể  độ:   Hoặc  thấy  cõi  nước  thời  biết;  biết  các  căn  tín,  tấn...  của  các 

chúng sinh ấy mãnh lợi, các nhân duyên đầy đủ nên vì họ thuyết pháp, không để 

lỡ uổng.  Thế nên nói:  Bồ Tát lìa thần thông thời không thể lợi ích chúng sinh, 

như chim không có cánh.  Các thần lực khác như Phật tự nói:  Dùng thiên nhãn 

thấy việc sống chết của mười phương chúng sinh, cũng biết tâm chúng sinh, tùy 

ý thuyết pháp, cho đến khéo tu sức thần thông, vì chúng sinh mà thọ thân, không 

vị khổ vui làm ô nhiễm.   Bồ Tát đối với chúng sinh hoặc làm cha, hoặc làm con, 

hoặc làm thầy, hoặc làm đệ tử, làm chủ, làm tớ, làm voi ngựa, hoặc làm người 

cỡi  voi  ngựa,  có  khi  giàu  sang  thế  lực,  có  khi  nghèo  hèn;  đối  với  các  việc  ấy 

cũng không bị ô nhiễm; thí như người của Phật biến hóa, hóa làm các  việc mà 

không bị ô nhiễm bởi khổ vui.  Hóa làm các việc là như  trước đây:  Hóa làm vô 

lượng  vô  số  thân  để  độ  chúng  sinh.  Khổ  vui  không  nhiễm  trước  là  đối  với  vui 

không sinh  tâm ái,  đối  với khổ không sinh tâm sân, không như chúng sinh tùy 

theo chỗ mà khởi phiền não.  Bồ Tát nên đem thần thông du hí như vậy thành 

tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật. 

Hỏi:  Sức thần thông của Bồ Tát có sở tác, cớ sao gọi là du hý? 

Đáp:  Hý là như huyễn sư huyễn làm ra  các  việc, thần thông của Bồ Tát cũng 

hóa hiện các việc nên gọi là hý. 

*Lại nữa, trong Phật pháp có ba tam muội:  Không tam muội là thượng hành, vì 

sao?   Vì  giống  như  Niết  bàn  không  bị  dính  mắc,  không  có  sở  đắc.   Các  hành 

pháp khác đều gọi là hạ hành, như trẻ nhỏ.  Thế nên nói sức thần thông gọi là du 

hý;  đối  với  việc  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh,  nghiêm  tịnh  cõi  Phật  là  rất 

cần yếu.  Thành tựu tuệ giác cho chúng sinh như trong đây nói:  Cùng nhau tu 

căn lành ở cõi Phật thanh tịnh. 

Hỏi:  Vì sao phải cần dùng việc thành tựu tuệ giác cho chúng sinh và nghiêm tịnh 

cõi Phật? 

Đáp:  Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Không thành tựu tuệ giác cho chúng 

sinh và nghiêm tịnh cõi Phật thời không được đạo vô thượng, vì sao?  Vì nhân 

duyên  không  đầy  đủ  thời  không  được  đạo  vô  thượng.  Nhân  duyên  là  hết  thảy 

pháp lành; từ khi mới phát tâm tu thí Ba la mật cho đến mười tám pháp không 

chung; đối với pháp tu hành ấy không có ức tưởng phân biệt là người thí, là vật 

bố thí, là người nhận thí, cho đến mười tám pháp không chung cũng như vậy. 

Nếu Bồ Tát tâm không dính mắc, không phân biệt gì mà hành sáu Ba la mật cho 

đến mười tám pháp không chung; ấy là nhân duyên của Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác; do đạo ấy được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, cũng có thể tự 

độ, lại có thể độ chúng sinh. 

Hỏi:  Nếu Bồ Tát đem tâm chấp trước bố thí thời có lỗi gì mà không gọi là đầy 

đủ; đem tâm chấp trước bố thí thời người nhận thí mang ơn nặng? 

Đáp:  Tuy có lợi nhỏ mà lỗi lớn; như đồ ăn ngon có lẫn chất độc, tuy có ngon mà 

tự làm mất mạng. 

Hỏi:  Lỗi ấy là những gí? 

Đáp:  Nếu đem tâm chấp trước mà bố thí, hoặc gặp việc không vừa ý thời sinh 

sân nộ, hoặc người nhận thí không cám ơn liền thành oán hiềm.  Nếu đem tâm 

chấp  trước  cúng  dường  người  lành,  hoặc  khi  gặp  chút  suy  tổn  thời  oán  hiềm 

việc đã bố thí cho người không xứng đáng, hối tiếc việc đã thí.  Nếu bố thí mà 

tâm hối hận thời thọ quả báo không thanh tịnh. 

*Lại nữa, người đem tâm chấp trước bố thí, trong thâm tâm ham trước tài vật, 

nếu gặp kẻ xâm đoạt liền gia hại, nghĩ rằng:  Ta vì phước đức muốn làm việc tốt 

nên chứa của, cớ sao ngươi xâm đoạt?  Trước tham tài vật là việc đời nay, có 

thể bố thí là việc đời sau. Tâm thương  tiếc càng sâu, vì ái trước sâu nên nếu 

gặp  bị  xâm  đoạt  thời  hay  gây  tội  nặng;  nhân  tội  nặng  nên  thọ  khổ  trong  ba 

đường ác. 

*Lại nữa, vì lòng tham trước nên sinh sân hận; vì sân hận nên dùng dao gậy sát 

hại, chịu các khổ não. 

*Lại nữa, người tạo nghiệp ngu si rất không được yên ổn; làm việc dối trá không 

thật ấy, nên lâu chắc chắn bị hoạn lớn.  Mười phương chư  Phật đều dạy môn 

giải thoát vô tướng.  Tướng vô tướng của các pháp là thật, nếu người chấp thủ 

tướng  tài  vật  hư  dối  không  thật  ấy,  vậy  sau  sinh  tâm  chấp  trước,  vì  tâm  chấp 

trước nên mong cầu quả báo lớn mà bố thí; thí như người muốn thu hoạch nhiều 

nên dùng hạt giống nhiều.  Như vậy, tâm chấp trước bố thí được quả báo ít mà 

không thanh tịnh, chung quy đi về diệt tận, chịu các ưu não, không thể kể hết, 

đều do chấp thủ tướng nên có các lỗi như  vậy.  Nếu đúng như thật tướng mà 

hành  bố  thí,  thời  không  có  lỗi  như  vậy,  trải  qua  vô  lượng  vô  số  kiếp  thọ  các 

phước  lạc  cũng  không  cùng  tận,  cho  đến  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác. 

*Lại nữa, như người đem tâm chấp trước hành pháp lành, người ấy nếu nghe 

nói các pháp rốt ráo không, tức thời bỏ pháp tu hành, đắm trước thủ tướng pháp 

không  ấy,  cho  đó  là  thật,  trước  kia  là  hư  dối.     Người  ấy  mất  cả  hai  thứ,  mất 

pháp lành trước kia và rơi vào tà kiến.  Người có tâm chấp trước có lỗi như vậy; 

thí như người mang bệnh nặng, tuy có các thứ thuốc chữa mà không giảm bớt, 

thuốc  trở  lại  thành  bệnh.   Đem  tâm  chấp  trước  tu  các  công  đức  có  tội  lỗi  như 

vậy.  Bồ Tát bỏ tâm chấp trước, chẳng thủ tướng không, như:  Như, pháp tính, 

thật tê, đối với pháp bố thí cũng thấy đúng như vậy, vì hết thảy chúng sinh mà 

hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

*Lại  nữa,  khi  Bồ  Tát  bố  thí,  nghĩ  rằng:   Như  trí  rốt  ráo  thanh  tịnh  của  mười 

phương chư Phật trong ba đời biết thật tướng các pháp, cũng biết tướng bố thí, 

ta nay cũng nên vì tính ấy mà hồi hướng. 

*Lại nữa, Bồ Tát ấy là không dùng, không hành năm căn và tâm tâm số pháp, vì 

nó không thể biết thật tướng các pháp, là pháp ấy đều do nhân duyên sinh, hư 

dối, không có tự tính.  Ta nay muốn biết thật tướng các pháp để hồi hướng, các 

pháp  hư  dối  ấy  vào  trong  thật  tướng  đều  không  có  sai  khác.   Ta  nay  vì  chưa 

được trí tuệ thanh tịnh chơn thật, nên còn có chỗ phân biệt là hư, là thật.  Dùng 

trí  huệ  thanh  tịnh  để  biết,  thời  đều  thành  đệ  nhất  nghĩa  đế,  vào  trong  đệ  nhất 

nghĩa  đế  đều  là  thanh  tịnh,  không  có  sai  biệt.   Bố  thí  như  vậy  mà  hồi  hướng, 

thẳng đến Phật đạo;  thế nên nói tâm không phân biệt, có thể hành bố thí, ấy gọi 

là chơn Bồ Tát đạo. 



Giải Thích:  Phẩm Bốn Đế Thứ 84 

(Có bản ghi: Phẩm Sai Biệt; kinh Đại Bát nhã hội hai ghi:  Phẩm Phật Pháp thứ 

82)   

Kinh:  Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp ấy là pháp Bồ Tát, 

thời thế nào là pháp Phật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như lời ông hỏi, các pháp ấy là pháp Bồ Tát, vậy thế nào 

là pháp Phật?  Này Tu Bồ Đề, pháp Bồ Tát cũng là pháp Phật.  Nếu biết hết thảy 

chủng  là  được  trí  Nhất  thiết  chủng,  dứt  hết  thảy  phiền  não  tập  khí,  Bồ  Tát  sẽ 

được pháp ấy.  Phật do một niệm tương ưng với tuệ, biết hết thảy pháp rồi được 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác; ấy là sai khác giữa Bồ Tát và Phật.   Thí như 

người đắc quả và người hướng đạo khác nhau, hai người ấy đều là thánh nhân 

mà có đắc có hướng sai khác.  Như vậy, Bồ Tát hành trong đạo vô ngại gọi là 

đại Bồ Tát, hành trong đạo giải thoát không có hết thảy hắc ám che lấp; ấy gọi là 

Phật. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  nếu  hết  thảy  pháp  tự  tướng  không, 

thời trong pháp tự tướng không vì sao có sai khác là địa ngục, là ngạ quỷ, súc 

sinh, người, trời?  Là người Tánh địa, là người Bát địa, là người Tu Bồ Đề cho 

đến  là  Bồ  Tát?   Là  Như  lai,  Ứng  cúng,  Chánh  biến  tri?   Bạch  đức  Thế  Tôn, 

những người như vậy không thể có được, nghiệp nhân duyên của những người 

ấy cũng không thể có được, quả báo của các người ấy cũng không thể có được. 

Phật dạy:  Như vậy, như vậy, như lời ông nói, trong pháp tự tướng không, không 

có  chúng  sinh,  không  có  nghiệp  nhân  duyên,  không  có  quả  báo.   Chúng  sinh 

không biết các pháp tự tướng không ấy, nên nghiệp nhân duyên hoặc lành hoặc 

dữ, hoặc nghiệp bất động; vì nhân duyên tội nghiệp nên đọa trong ba đường ác, 

vì nhân duyên phước nghiệp nên sinh cõi trời, cõi người; vì nhân duyên nghiệp 

bất động nên sinh cõi sắc, cõi vô sắc.  Bồ Tát khi hành Thí Ba la mật cho đến 

mười tám pháp không chung là nhận hành tất cả pháp trợ đạo. Như tam muội 

kim cương được Vô thượng chánh đẳng chánh giác; được rồi lợi ích chúng sinh, 

cái lợi ấy thường không mất nên không đọa vào sáu đường sinh tử. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  Phật  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác rồi có được sáu đường sinh tử chăng? 

Phật dạy:  Không được. 

Bạch đức Thế Tôn, Phật có nghiệp hoặc đen hoặc trắng, hoặc đen trắng, hoặc 

chẳng đen chẳng trắng chăng? 

Phật dạy:  không được. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu không có được thời vì sao Phật nói đến địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sinh, người, trời, Tu đà hoàn cho đến Bồ Tát, chư Phật? 

Này Tu Bồ Đề, nếu chúng sinh biết các pháp tự tính không, thời Bồ Tát không 

cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, cũng không cứu chúng sinh ra khỏi ba 

đường ác, cho đến không qua lại trong sáu đường sinh tử.  Song vì chúng sinh 

thật không biết các pháp tự tính không, nên không được thoát khỏi sáu đường 

sinh tử.  Vì vậy nên Bồ Tát theo Phật nghe pháp tự tính không, phát tâm cầu Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác.  Này Tu Bồ Đề, các pháp không như vậy không 

như chỗ phàm phu chấp trước, chúng sinh đối với  pháp không có sở hữu, mà 

điên đảo vọng tưởng phân biệt thủ đắc pháp, không có chúng sinh lại tưởng có 

chúng sinh, không có sắc lại tưởng có sắc, không có thọ, tưởng, hành, thức lại 

tưởng có thọ, tưởng, hành, thức, cho đến hết thảy pháp hữu vi không có sở hữu 

lại dùng tâm điên đảo vọng tưởng khởi lên nghiệp thân, miệng, ý, nên phải qua 

lại sáu đường sinh tử không được thoát khỏi.     Bồ Tát khi hành Bát  nhã  ba  la 

mật, hết thảy pháp lành đều vào trong Bát nhã nên hành đạo Bồ Tát được Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác; được Vô thượng chánh đẳng chánh giác rồi vì 

chúng sinh thuyết bốn thánh  đế:    Khổ,  khổ tập, khổ diệt  và khổ  diệt  đạo.  Hết 

thảy pháp lành trợ đạo khai thị phân biệt đều vào trong bốn thánh đế; dùng pháp 

lành trợ đạo ấy phân biệt có Tam bảo là Phật bảo, Pháp bảo và Tăng bảo; vì trái 

nghịch không tin Tam bảo nên không được lìa khỏi sáu đường sinh tử. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, dùng khổ thánh đế được qua khỏi hay 

dùng khổ trí được qua khỏi?  Do tập thánh đế được qua khỏi hay do tập trí được 

qua khỏi?  Do diệt thánh đế được qua khỏi hay do diệt trí được qua khỏi?  Do 

đạo thánh đế được qua khỏi hay do đạo trí được qua khỏi? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Chẳng phải do khổ thánh đế được qua khỏi, cũng chẳng 

phải do khổ trí được qua khỏi, cho đến chẳng phải do đạo thánh đế được qua 

khỏi, cũng chẳng phải do đạo trí được qua khỏi.  Vì bốn thánh đế ấy bình đẳng 

nên Ta nói tức là Niết bàn, không do khổ thánh đế, không do tập, diệt, đạo thánh 

thế; cũng không do khổ trí, không do tập, diệt, đạo trí được Niết bàn. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, thế nào là tướng bốn thánh đế bình 

đẳng? 

Này Tu Bồ Đề, nếu không có khổ, không có khổ trí, không có tập, không có tập 

trí, không có diệt, không có diệt trí, không có đạo, không có đạo trí, ấy gọi là bốn 

thánh đế bình đẳng. 

*Lại nữa, bốn thánh đế ấy là như, chẳng khác; là pháp tướng, pháp tính, pháp 

trụ, pháp vị, thật tế dù có Phật hay không có Phật thì pháp tính vẫn thường trú, vì 

không dối không mất.  Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật do thông đạt thật đế 

nên hành Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, thế nào là Bồ Tát do thông đạt thật đế 

nên khi hành Bát nhã ba la mật, như thông đạt thật đế, chứ không đọa vào địa vị 

Thanh văn, Bích chi Phật mà thẳng vào Bồ Tát vị? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:     Nếu  Bồ  Tát  như  thật  thấy  các  pháp,  thấy  rồi  ngộ  được 

pháp không có sở hữu, ngộ được pháp không có sở hữu rồi thấy hết thảy pháp 

không,  pháp  nhiếp  thuộc  vào  bốn  thánh  đế,  pháp  không  nhiếp  thuộc  vào  bốn 

thánh đế đều không.  Nếu quán như vậy liền vào Bồ Tát vị; ấy là Bồ Tát trú trong 

tánh địa không từ đảnh địa bị thoái đọa.  Vì đảnh địa bị thoái đọa nên đọa vào 

địa vị Thanh văn, Bích chi Phật.   Bồ Tát trú trong Tánh địa có thể phát sinh bốn 

thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc.   Bồ Tát trú trong địa của định ban đầu 

ấy phân biệt hết thảy pháp mà thông đạt bốn thánh đế:  Biết khổ không sinh tâm 

duyên  khổ,  cho  đến  biết  đạo  không  sinh  tâm  điên  đảo,  chỉ  thuận  theo  tâm  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác mà quán tưởng như thật của các pháp. 

Bạch đức Thế Tôn, làm thế nào quán tướng như thật của các pháp? 

Phật dạy:  Quán các pháp tính không. 

Bạch đức Thế Tôn, là pháp không nào? 

Phật dạy:  Là tự tướng không.  Bồ Tát dùng trí tuệ như pháp quán hết thảy pháp 

không, không có tính có thể thấy.  Trú trong tính ấy được Vô thượng chánh đẳng 

chánh  giác,  vì  sao?   Vì  tướng  vô  tính  là  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác, 

chẳng phải chư Phật làm, chẳng phải  Bích chi Phật làm, cũng chẳng  A la hán 

làm,  cũng  chẳng  phải  người  đắc  quả  làm,  cũng  chẳng  phải  Bồ  Tát  làm,  chỉ  vì 

chúng sinh không thấy không biết tướng như thật của các pháp nên Bồ Tát hành 

Bát nhã ba la mật, dùng sức phương tiện vì chúng sinh ấy mà thuyết pháp. 

Luận.  Hỏi:  Pháp Phật và pháp Bồ Tát rất có sai khác.  Phật là bậc Nhất thiết trí, 

Bồ Tát chưa phải là bậc Nhất thiết trí, Tu Bồ Đề vì cớ gì sinh nghi mà hỏi Phật:  

Thế nào là pháp Bồ Tát, thế nào là pháp Phật? 

Trong đây Phật dạy chỗ hành của Bồ Tát như Phật là hành sáu Ba la mật như 

vậy, cho đến trí Nhất thiết chủng. Thế nên Tu Bồ Đề hỏi:  Nếu hành như Phật 

thời với Phật khác gì?   Phật hứa khả ý ấy nên nói như vậy:  Chỗ hành của sắc 

pháp là đồng nhưng trí tuệ lợi độn có khác nhau.  Trong đây Phật tự nói nhân 

duyên:  Bồ Tát tuy như thật hành sáu Ba la mật mà chưa thể cùng khắp, chưa 

thể vào tất cả các môn, thế nên không gọi là Phật.  Nếu Bồ Tát đã vào trong hết 

thảy  môn,  vào  trong  thật  tướng  các  pháp,  do  một  niệm  tương  ưng  với  trí  tuệ 

được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, dứt hết thảy phiền não tập khí, được 

tự tại đối với các pháp, lúc bấy giờ gọi là Phật.  Như mặt trăng ngày 14 và ngày 

rằm, tuy đồng là trăng, nhưng ngày 14 không thể làm cho nước biển dâng lớn. 

Bồ  Tát  cũng  như  vậy,  tuy  có  trí  tuệ  thanh  tịnh  thật,  song  vì  chưa  đầy  đủ  Phật 

pháp  nên  không  thể  làm  chấn  động  mười  phương  chúng  sinh.   Ánh  sáng  của 

trăng ngày rằm sung mãn, có thể làm cho nước biển dâng lớn.  Khi Bồ Tát thành 

Phật cũng như vậy, phóng hào quang lớn, làm chấn động mười phương các cõi 

nước chúng sinh.  Trong đây Phật tự nói:  Như người hướng đạo và người đắc 

quả, tuy đồng là bậc thánh mà có sai khác.  Bồ Tát cũng như vậy, hành giả gọi là 

Bồ Tát, là từ khi mới phát tâm cho đến khi được tam muội Kim cang; còn Phật đã 

được quả, dứt hết nghi hoặc, đối với các pháp không có pháp gì không rõ, nên 

gọi là Phật. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Trong pháp tự tướng không, sự sai biệt không thể có được, rằng 

đó  là  địa  ngục  cho  đến  trời,  đó  là  Tánh  nhân,  Bát  nhân,  Tu  đà  hoàn  cho  đến 

Phật.  Bạch đức Thế Tôn, như chúng sinh địa ngục... không thể có được, nghiệp 

nhân duyên cũng phải không thể có được, vì sao?  Vì người tạo nghiệp không 

thể  có  được.   Nghiệp  đã  không  thể  có  được  thời  quả  báo  cũng  không  thể  có 

được, cớ sao Phật nói Phật với Bồ Tát có sai khác? 

Phật hứa khà ý Tu Bồ Đề lại dùng câu hỏi mà đáp lại Tu Bồ Đề:  Vì chúng sinh 

không  biết  tự  tính  không  nên  khởi  lên  nghiệp  lành  dữ,  như  trong  Kinh  đây  nói 

rộng.  Chúng sinh là kẻ phàm phu chưa vào chính vị.  người ấy có tâm điên đảo 

chấp ngã, nhân phiền não mà khởi lên các nghiệp. 

Nghiệp có ba thứ là thân, miệng và ý.  Ba nghiệp ấy có hai là hoặc lành, hoặc 

dữ,  hoặc  hữu  lậu  hoặc  vô  lậu.     Vì  nghiệp  dữ  nên  đọa  vào  ba  đường  ác;  vì 

nghiệp lành nên sinh vào cõi người cõi trời.   Nghiệp lành lại có hai:  Một là ràng 

buộc vào cõi dục, hai là ràng buộc vào cõi sắc và cõi vô sắc.  Nghiệp ràng buộc 

sinh  vào  cõi  sắc  và  cõi  vô  sắc  gọi  là  nghiệp  bất  động;  vì  nghiệp  bất  động  nên 

sinh vào cõi sắc, cõi vô sắc.   Như chúng sinh tự biết các pháp tính không tức 

thời  không  sinh  tâm  chấp  trước;  tâm  chấp  trước  không  sinh  nên  không  khởi 

nghiệp, cho đến không sinh vào cõi sắc, cõi vô sắc.  Song vì thật không biết cho 

nên  sinh,  do  việc  ấy  mà  Bồ  Tát  suốt  đời  hành  bố  thí  cho  đến  mười  tám  pháp 

không  chung  không  mất  không  thiếu,  cho  đến  dùng  tam  muội  như  kim  cương 

được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  làm  lợi  ích  chúng  sinh.   Chúng  sinh 

được lợi ích ấy nên không còn qua lại trong năm đường sinh tử. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Khi Phật được Vô thượng chánh đẳng chánh giác thật có được 

sáu đường ấy chăng? 

Phật dạy:  Không được. 

Hỏi:  Trước Phật nói vì lợi ích lớn nên không đọa vào sáu đường, sao nay nói 

không được? 

Đáp:  Vì tà kiến quyết định thủ tướng nên rơi vào tà kiến, chứ sáu nẽo sinh tử 

không có được, chỉ vì người phàm phu do điên đảo mà khởi nghiệp nên giả danh 

có sáu đường sinh tử, chứ kỳ thật như huyễn, như mộng. 

Hỏi:  Phật có được bốn thứ nghiệp là đen, trắng, đen trắng và chẳng đen chẳng 

trắng chăng? 

Đáp:  Chẳng được.   Nghiệp  đen là  nghiệp chẳng lành, quả  báo của  nó là  đọa 

địa ngục, nơi chịu khổ não; chúng sinh trong ấy vì khổ não làm mê muội cùng 

cực nên gọi là đen.  Chỗ thọ quả báo của nghiệp lành là cõi trời, vì thọ vui theo ý 

tự  tại  sáng  suốt,  nên  gọi  là  nghiệp  trắng;  nghiệp  ấy  là  nghiệp  của  các  cõi  trời 

trong ba cõi.  Chỗ thọ quả báo của nghiệp lành và chẳng lành là cõi người, cõi A 

tu la... nơi đó cũng  thọ vui, cũng thọ khổ nên gọi là nghiệp trắng đen.  Nghiệp vô 

lậu có thể phá nghiệp hữu lậu chẳng lành, có thể cứu chúng sinh ra khỏi quả báo 

lành, dữ nên gọi là nghiệp chẳng phải trắng chẳng phải đen. 

Hỏi:  Nghiệp vô lậu cớ sao chẳng phải trắng chẳng phải đen? 

Đáp:  pháp vô lậu tuy trong sạch không nhơ bẩn, song vì là không, vô tướng, vô 

tác nên không có phân biệt; không có phân biệt nên không được nói là trắng.  Vì 

đen đối đãi với trắng, mà trong đây không có tướng đen đối đãi nên không được 

nói trắng. 

*Lại nữa, nghiệp vô lậu có thể dứt hết các quán niệm.  Trong quán niệm vì phân 

biệt cho nên có đen trắng, trong vô lậu nghiệp không có quán niệm nên không có 

đen trắng. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Nếu không có được bốn nghiệp ấy thời vì sao phân biệt đây là 

địa ngục cho đến đây là A la hán?  Nếu không có nghiệp đen thời vì sao nói đây 

là địa ngục, súc sinh, ngạ quỷ?   Nếu không có nghiệp trắng thời vì sao nói đây 

là trời, là người?  Nếu không có nghiệp đen trắng thời vì sao nói đây là A tu la? 

Nếu không có nghiệp chẳng đen chẳng trắng thời vì sao nói đây là Tu đà hoàn 

cho đến A la hán? 

Phật dạy:  Nếu hết thảy chúng sinh tự biết các pháp tự tính không, thời Bồ Tát 

không cần phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, cũng không ở trong sáu 

đường kép chúng sinh ra, vì sao?  Vì chúng sinh tự biết các pháp tính không thời 

không  có  gì  phải  độ;  thí  như  không  có  bệnh  thời  không  cần  thuốc,  không  có 

bóng  tối  thời  không  cần  đèn  sáng.   Nay  vì  chúng  sinh  thật  không  biết  pháp  tự 

tính  không,  cứ  theo  tâm  sinh  mà  chấp  trước  thủ  tướng.   Vì  chấp  trước  nên  ô 

nhiễm; vì ô nhiễm nên theo nam dục; vì theo năm dục nên bị lòng tham che lấp; 

vì lòng tham nên xan lẫn, hư dối, ganh ghét, sân giận, đấu tranh; vì sân giận nên 

khởi  các  nghiệp  tội  mà  không  hay  biết.  Thế  nên  khi  mệnh  chung  theo  nghiệp 

duyên mà sinh vào chỗ dữ, tiếp tục tạo  nghiệp sinh tử, thường qua lại trong sáu 

đường  không  biết  lúc  nào  cùng.   Do  vậy  mà  Bồ  Tát  ở  chỗ  chư  Phật  và  đệ  tử 

nghe nói các pháp tính không, vì thương xót chúng sinh, thấy chúng sinh do ngu 

cuồng điên đảo mà sinh tâm chấp trước, nên nguyện rằng:  Ta sẽ làm Phật phá 

điên đảo cho  chúng sinh, khiến được hiểu rõ các pháp tính  không,  vì sao?   Vì 

các  pháp  không  như  chỗ  phàm  phu  chấp  trước  vậy.   Chúng  sinh  chắc  chắn 

không có thật, chỉ từ trong chỗ không có sở hữu ức tưởng phân biệt mà vọng có 

sở đắc.   Trong không có chúng sinh khởi lên tưởng chúng sinh; trong không có 

sắc khởi lên tưởng sắc; trong không có thọ, tưởng, hành, thức, khởi lên tưởng 

thức, song vì si cuồng điên đảo nên khởi lên nghiệp thân, miệng, ý, phải qua lại 

sáu đường sinh tử, không thể thoát khỏi.  Nếu chỉ khởi lên tưởng chúng sinh thời 

kiết  phược  còn  nhẹ,  có  thể  dễ  độ.   Nếu  khởi  lên  tham  dục,  sân  giận,  tạo  các 

nghiệp nặng, đó là kiết phược nặng, chịu quả báo của nghiệp ấy thời khó có thể 

độ được; thí như nhóm vi trần làm thành núi, khó có thể di động.  Bồ tát vì chúng 

sinh ấy nên muốn phá nghiệp nhân duyên quả báo cho chúng sinh mà đối với 

Bát nhã tuy biết hết thảy thiện pháp, hành Bồ Tát đạo, được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, vì chúng sinh nên nói bốn thánh đế là khổ, khổ tập, khổ diệt, 

khổ diệt đạo, dùng mỗi mỗi nhân duyên chỉ bày diễn nói. 

Hỏi:   Phật  từ  vô  lượng  vô  số  kiếp  lại  đây  thực  hành  pháp  vi  diệu  là  mười  tám 

pháp không chung cho đến vô ngã, giải thoát, đủ các nghiệp sâu xa, cớ sao chỉ 

nói cho chúng sinh khổ, tập, diệt, đạo? 

Đáp:   Điều  chúng  sinh  sợ  hãi  cấp  bách  không  gì  hơn  thống  khổ.   Vì  thế  nên 

trước trù khổ rồi sau mới chỉ bày Phật đạo; như có người bị bệnh nặng, trước 

phải lấy việc trị bệnh làm gấp vậy sau mới lấy báu vật, y phục trang nghiêm thân 

họ. 

Khổ  là  thọ  thân  năm  thọ  uẩn,  là  gốc  của  hết  thảy  khổ,  vì  tính  của  nó  chính  là 

khổ.  Khổ ấy nói lược là sinh, già, bệnh chết... như trong các Kinh nói rộng. 

Khổ tập là các phiền não tham ái... Ái là pháp cũ ở trong tâm, vì vậy mà Phật nói 

ái có thể làm sinh ra thân sau, nên nói ái là nguyên nhân của khổ.  Nhân của khổ 

là tập.  Nếu người muốn bỏ khổ thì trước tiên phải dứt ái.  Ái dứt thì khổ dứt; dứt 

ái tức là dứt khổ, mà khổ diệt tức là đạo.  Quán mỗi mỗi nhân duyên của năm 

uẩn  thấy  tội  lỗi  của  khổ  và  khổ  tập  là  vô  thường,  khổ,  không  và  vô  ngã;  như 

bệnh, như ung, như oán, như giặc,  đây  là chánh kiến ở trong tám phần thánh 

đạo; bảy thánh đạo khác giúp phát khởi thành chánh kiến, có thể dứt ái đối với 

hết  thảy  pháp;  như  dùng  rượu  dẫn  thuốc.   Người  ấy  đối  với  hết  thảy  thế  gian 

không còn tham, được lìa khỏi lửa khổ vậy sau mới chỉ bày cho họ diệu pháp. 

*Lại nữa, trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Trong bốn thánh đế đã thu nhiếp 

hết thảy pháp lành.  Vì có người nói rằng, cớ gì Phật chỉ nói bốn thánh đế?  Thế 

nên Phật nói hết thảy pháp lành trợ đạo đều thu nhiếp vào trong bốn thánh đế. 

Do nhân duyên của pháp lành trợ đạo nên phân biệt có ba ngôi báu, chỉ vì chúng 

sinh không tin Tam bảo nên không được lìa khỏi sáu đường sinh tử. 

Hỏi:  Cớ gì Tu Bồ Đề hỏi một cách thô thiển rằng:   Do khổ thánh đế diệt hay do 

khổ trí diệt; do tập thánh đế diệt hay do tập trí diệt? 

Đáp:  Đây chằng phải là câu hỏi thô, mà ý hỏi rằng:  Do thấy thể tính bốn thánh 

đế mà diệt hay do trí diệt được?  Vì các phiền não ái... diệt nên gọi là hữu vi Niết 

bàn.  Nếu do khổ thánh đế được đạo thời hết thảy chúng sinh trâu, ngựa cũng lẽ 

đáng được đạo?  Nếu do khổ trí được đạo thời lìa khổ không có trí; mà trí lìa khổ 

thời không gọi là khổ đế, chỉ gọi là khổ?  Do khổ trí, khổ đế hòa hợp phát sinh 

nên không được nói chỉ do khổ đế diệt hay chỉ do trí diệt; cho đến đạo đế cũng 

như vậy. 

Phật đáp:  không do khổ đế diệt, cũng không do khổ trí diệt, cho đến không do 

đạo  đế  diệt,  cũng  không  do  đạo  trí  diệt  cũng  như  vậy.   Ta  nói  bốn  đế  ấy  bình 

đẳng tức là diệt, không do khổ đế diệt cho đến đạo đế diệt, vì sao?  Vì khổ, tập... 

đều từ nhân duyên  sinh, hư dối không thật, không có tự tính nên không gọi là 

thật.  Vì không thật nên làm sao có thể diệt? 

Hỏi:  Hai đế khổ và tập thuộc pháp hữu lậu, là pháp của phàm phu hành nên có 

thể là hư dối không thật, còn đạo đế là pháp vô lậu, không có dính mắc, tuy từ 

nhân duyên hòa hợp sinh mà không hư dối?  Lại, diệt đế là pháp vô vi, vô lậu, 

không từ nhân duyên mà có, làm sao nói bốn đế đều là hư dối? 

Đáp:  Người mới  đắc đạo biết hai đế là hư dối; sắp  vào Vô  dư Niếp bàn cũng 

biết đạo đế hư dối, vì không.  Không tam muội lìa bỏ đạo đế; như bỏ chiếc bè. 

Diệt đế cũng không có pháp nhất định, như trong kinh đây nói:  Lìa pháp hữu vi 

không có pháp vô vi; nhân pháp hữu vi nên nói pháp vô vi; khổ diệt như đèn tắt, 

không nên hý luận tìm chỗ đèn tắt ở đâu.  Thế nên Phật nói không do khổ đế cho 

đến không do đạo đế diệt được. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Thế nào là bốn thánh đế bình đẳng? 

Phật dạy:  Như không có tám pháp và bốn đế và trí biết bốn đế thời là bình đẳng. 

*Lại  nữa,  bốn  đế  như  thật  không  dối,  không  khác.   Như  như,  pháp  tính,  pháp 

tướng,  pháp  vị,  thật  tế  hoặc  có  Phật  hay  không  có  Phật  thời  pháp  tính  vẫn 

thường trú, không do tâm tâm số pháp và các quán niệm, chỉ vì không dối chúng 

sinh nên thường trụ.  Còn hết thảy pháp khác đều điên đạo, hư vọng, do chấp 

trước quả báo điên đảo mà phát sinh nên tuy có thể cùng với người vui mừng 

lớn  mà  lâu  ngày  đều  đổi  khác,  hư  dối.   Chỉ  có  một  pháp  đó  là  thật  tướng  các 

pháp, vì không hư dối nên thường trú bất diệt. 

Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật thông đạt thật đế của các pháp. 

Tu  Bồ  đề  hỏi:     Bồ  Tát  làm  thế  nào  thông  đạt  được  thật  đế,  vượt  quá  địa  vị 

Thanh Văn, Bích chi Phật mà vào Bồ Tát vị? 

Phật  dạy:   Nếu  Bồ  Tát  tư  duy,  trù  lượng,  suy  tìm  các  pháp  thời  không  có  một 

pháp nào có thể có được định tướng, mà thấy hết thảy pháp hoặc ở trong bốn 

đế, hoặc  không ở trong bốn  đế  đều không.  Pháp không ở trong  bốn đế là  hư 

không,  và  phi  trạch  diệt  vô  vi,  ngoài  ra  đều  ở  trong  bốn  đế.   Nếu  quán  pháp 

không như vậy, liền vào Bồ Tát vị. 

Hỏi:  Cớ gì không nói không cũng không quán không, vào Bồ Tát vị? 

Đáp:   Không cần nói,  vì sao?   Vì nếu  nói các  pháp không tức là không, không 

cũng không; nếu không ấy chẳng không thời không gọi là hết thảy không; vì thế 

nên hành trong ấy được vào Bồ Tát vị.  Bồ Tát trú trong Tánh địa không đọa vào 

Đảnh  địa.   Tánh  địa  là  pháp  vị  của  Bồ  Tát.   Như  trong  pháp  Thanh  văn,  noãn 

pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp, thế đệ nhất pháp gọi là Tánh địa; vì pháp ấy tùy 

thuận đạo vô lậu nên gọi là tánh, trú ở trong ấy hy vọng chắc chắn được đạo. 

Bồ Tát cũng như vậy, trú trong Tánh địa hy vọng chắc chắn được làm Phật, có 

thể phát sinh bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc.  Bồ Tát nhiếp tâm ở 

trong thiền định, phân biệt, tư duy, trù lượng mà phân biệt các pháp, thông đạt 

bốn đế.  Nghĩa là thấy biết khổ cũng chẳng phải duyên khổ sinh tâm; biết khổ là 

biết thọ thân của phàm phu, do chấp trước khổ nên chịu các ưu não.  Người ấy 

đều như giặc, như oán, vô thường, không.  Thấy được như vậy rồi khi ấy liền xả 

bỏ, không chấp thủ tướng khổ, cũng không duyên khổ đế; do sức pháp vị của Bồ 

Tát,  cho  đến  đạo  đế  cũng  như  vậy,  chỉ  nhất  tâm  hổi  hướng  đến  Vô  thượng 

chánh  đẳng  chánh  giác.   Biết  bốn  đế  ấy  như  thuốc  và  bệnh  đối  đãi  nhau,  nên 

cũng không chấp trước bốn đế ấy, chỉ quán tướng như thật của các pháp, không 

khởi bốn thứ quán phân biệt. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Làm thế nào như thật quán các pháp? 

Phật dạy:  Quán không.  Nếu Bồ Tát quán hết thảy pháp hoặc lớn hoặc nhỏ đều 

không, ấy gọi là như thật quán. 

Lại hỏi:  Dùng không gì.  Phật dạy:  Dùng tự tướng không. 

Hỏi:  Trong mười tám không cớ gì chỉ dùng tự tướng không? 

Đáp:  Vì đó là Không trung đạo.  Nội không, ngoại không... là tiểu không; rốt ráo 

không, vô sở đắc không là Không sâu xa; tự tướng không là Không bậc trung, vì 

tự tướng có lý phá mà tâm không thối mất, thời có thể vào trong Không sâu xa. 

Bồ Tát được pháp như vậy thời quán hết thảy pháp đều không, cho đến không 

thấy  một  pháp  có  tính,  có  thể  trú  trong  đó  mà  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh  giác.   Quán  các  pháp  như  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  mà  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác tự tính cũng không; chẳng phải Phật làm, chẳng 

phải  Bồ  Tát  làm;  chẳng  phải  Bồ  Tát,  A  la  hán,  Bích  chi  Phật  làm;  tướng  nó 

thường vắng lặng, không có ngôn ngữ hý luận.  Do chúng sinh không thấy biết 

tướng  như  thật  ấy  nên  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã,  dùng  sức  phương  tiện  vì  chúng 

sinh thuyết pháp.  Sức phương tiện là Bồ Tát biết pháp vô sinh nhẫn, vào Bồ Tát 

vị, thông  đạt  đệ nhất nghĩa đế.  Quán tướng đạo ấy rất sâu  xa,  vi diệu, không 

được,  không  bỏ,  thời  dùng  trí  tuệ  vi  diệu  còn  không  thể  biết  được  huống  gì 

miệng có thể nói! 

Tâm đại bi thương xót chúng sinh là vì "việc không" nên đọa vào ba đường ác, 

chịu khổ cực lớn.  Nếu ta chỉ nói thẳng pháp không ấy, thời chúng sinh không tin, 

không  chịu,  mắc  tội  phá  pháp  mà  đọa  vào  địa  ngục.   Ta  nay  sẽ  thành  tựu  hết 

thảy pháp lành, trang nghiêm thân với 32 tướng mà dẫn đường cho chúng sinh, 

khởi lên vô lượng vô số thần thông, được thành Phật đạo, làm chủ giữa hết thảy 

hội chúng, tự tại đối với hết thảy pháp.  Nếu tán thán pháp ác, chúng sinh còn 

lãnh thọ huống nữa  là nói pháp thật!   Vì thế  Bồ Tát hành  theo dư duy như  sở 

nguyện mà vì chúng sinh thuyết pháp khiến đều được độ thoát. 

(Hết cuốn 94 theo bản Hán) 

--o0o -- 

Cuốn 95  

Giải Thích:  Phẩm Bảy Thí Thứ 85 

(Kinh Ma ha Bát Nhã ghi:  Phẩm Bảy Dụ thứ 85; 

Kinh Đại Bát Nhã Hội 2 ghi:  Phẩm Bảy Việc thứ 83) 

Kinh:  Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp tự tính không có 

sở hữu, chẳng phải Phật làm, chẳng phải Bích chi Phật làm, chẳng phải A la hán 

làm,  chẳng  phải  A  na  hàm,  Tư  đà  hàm,  Tu  đà  hoàn  làm,  chẳng  phải  người 

hướng đạo làm, chẳng phải người đắc quả làm, chẳng phải các Bồ Tát làm, như 

vậy làm sao phân biệt có các pháp khác nhau là địa ngục, súc sinh, ngạ quỷ?  Là 

người,  là  trời  Bốn  thiên  vương  cho  đến  trời  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng?   Vì 

nhân duyên của nghiệp nên biết có kẻ sinh địa ngục, kẻ sinh súc sinh, kẻ sinh 

ngạ quỷ; vì nhân duyên của nghiệp nên biết có có kẻ sinh cõi người, sinh cõi trời 

cho  đến  sinh  cõi  trời  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tường;  do  nhân  duyên  nghiệp  nên 

biết có người được Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi Phật; 

do nhân  duyên nghiệp nên biết có các  vị A la hán;  do nhân  duyên nghiệp  nên 

biết  có  Như  Lai,  Ứng  cúng,  Chánh  Biến  tri.   Bạch  đức  Thế  Tôn,  trong  pháp 

không có tự tính thời không có nghiệp dụng; vì nhân duyên tạo nghiệp nên hoặc 

đọa vào địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh; hoặc sinh vào cõi người cõi trời cho đến 

trời  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng;  do  nhân  duyên  tạo  nghiệp  nên  được  Tu  đà 

hoàn cho đến A la hán, Bích chi Phật; Bồ Tát hành đạo Bồ Tát nên được trí Nhất 

thiết chủng; được trí Nhất thiết chủng nên có thể cứu vớt chúng sinh ra khỏi sinh 

tử? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như vậy, như vậy. Trong pháp không có tự tính thời không 

có  nghiệp,  không  có  quả   báo.   Người  phàm  phu  vì  không  vào  thánh  pháp, 

không biết các pháp tướng không có tự tính, điên đảo ngu si nên khởi tạo các 

nghiệp  nhân  duyên.     Các  chúng  sinh  ấy  theo  nghiệp  thọ  thân:   Hoặc  thân  địa 

ngục, thân súc sinh, thân ngạ quỷ, thân người thân trời cho đến thân trời Phi hữu 

tường Phi vô tường.  pháp không có tự tính thường không có nghiệp, không có 

quả báo; pháp không có tự tính thường là không có tự tính.  Như lời Tu Bồ Đề 

nói:  Nếu hết thảy pháp không có tự tính thời làm sao phân biệt đó là Tu đà hoàn 

cho đến chư Phật được trí Nhất thiết chủng.  Này Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, đạo 

không có tự tính chăng?  Tu đà hoàn quả cho đến trí Nhất thiết chủng của chư 

Phật là không có tự tính chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:   Bạch đức Thế Tôn, đạo không có tự tính; quả Tu đà hoàn cũng 

không có tự tính, cho đến trí Nhất thiết  chủng của chư Phật cũng không có tự 

tính. 

Này Tu Bồ Đề, pháp không có tự tính có thể được pháp không có tự tính chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Pháp có tự tính có thể được pháp có tự tính chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Này Tu Bồ Đề, pháp không có tự tính và đạo đều không hợp, không tán, không 

sắc, không hình, không đối, chỉ là một tướng tức vô tướng.  Bồ Tát khi hành Bát 

nhã ba la mật, dùng sức phương tiện thấy chúng sinh o điên đảo nên đắm trước 

năm uẩn; trong vô thường tưởng thường, trong khổ tưởng vui, trong không tịnh 

tưởng tịnh, trong vô ngã tưởng ngã nên đắm trước vào chỗ không có sở hữu. Bồ 

Tát nhờ dùng sức phương tiện nên ở trong chỗ không có sở hữu mà kéo chúng 

sinh ra khỏi. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, chỗ phàm phu đắm trước vả chăng có 

thật chẳng khác ư?  Chỉ vì đắm trước nên tạo nghiệp, do nhân duyên của nghiệp 

nên không thoát khỏi năm đường sinh tử? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Chỗ phàm phu đắm trước, khởi nghiệp thật sự không có 

mảy may như lông tóc, mà chỉ do điên đảo nên thấy có.  Nay Ta vì ông nói ví dụ, 

người  trí  do  ví  dụ  mà  được  hiểu.   Này  Tu  Bồ  Đề,  ý  ông  nghĩ  sao,  như  trong 

mộng thấy người hưởng thọ cái vui năm dục, thật có nơi chốn chăng? 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, mộng còn hư dối, không thể có được, 

huống nữa là ở trong mộng hưởng vui năm dục! 

Này Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, các pháp hoặc hữu lậu, vô lậu, hoặc hữu vi, vô 

vi, vả chăng có pháp nào không như mộng? 

Bạch đức Thế Tôn, các pháp hoặc hữu lậu, vô lậu, hoặc hữu vi, vô vi, không có 

pháp nào không như mộng. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Ý ông nghĩ sao, trong mộng có qua lại năm đường sinh tử 

chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Ý ông nghĩ sao, trong mộng có tu đạo, dùng tu đạo ấy hoặc vướng nhơ, hoặc 

được sạch chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn, vì sao?  Vì mộng không có thật sự, không thể nói 

nhơ sạch. 

Ý ông nghĩ sao, tượng trong gương thật sự có khởi tạo nghiệp nhân duyên, do 

nhân duyên của nghiệp ấy mà đọa vào địa ngục, ngạ quỉ, , súc sinh; hoặc làm 

người, trời Bốn thiên vương cho đến trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ chăng? 

Tu Bồ Đề đáp:   Thưa không, bạch Thế Tôn.  Tượng ấy không có thật sự, chỉ dối 

trẻ nít thời việc ấy làm sao có nghiệp duyên, do nghiệp duyên ấy sẽ đọa vào địa 

ngục cho đến sinh vào cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng được! 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, tượng trong gương có tu đạo, dùng tu đạo ấy hoặc 

vướng nhơ, hoặc được sạch chăng? 

Tu Bồ Đề đáp:   Thưa không, bạch Thế Tôn, vì sao?   Vì tượng trong gương là 

không, không có thật sự, không thể nói là nhơ, sạch. 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao?  Như trong hang sâu có tiếng vang, tiếng vang ấy có 

nhân duyên tạo nghiệp, do nghiệp duyên ấy hoặc đọa địa ngục cho đến sinh cõi 

trời Phi hữu tưởng, Phi vô tưởng chăng? 

Tu Bồ Đề đáp:   Thưa không, bạch Thế Tôn.  Việc ấy không, không thật có âm 

thanh, làm sao có nghiệp duyên, do nghiệp duyên ấy đọa địa ngục cho đến sinh 

vào cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng? 

Này Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, tiếng vang ấy vả chăng có tu đạo, dùng tu đạo ấy 

hoặc vướng nhơ, hoặc được sạch chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Việc ấy không thật, không thể có nhơ, sạch. 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, sóng nắng chẳng phải tướng nước, chẳng phải tướng 

sông; sóng nắng ấy vả chăng có nhân duyên tạo nghiệp, do nghiệp duyên ấy mà 

đọa vào địa ngục cho đến sinh vào cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng? 

Thưa  không,  bạch  Thế  Tôn.   Nước  trong  sóng  nắng  ấy  rốt  ráo  không  thể  có 

được,  chỉ  dối  hoặc  mắt  người  vô  trí  thời  làm  sao  có  nghiệp  nhân  duyên,  do 

nghiệp ấy đọa địa ngục cho đến sinh cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng? 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, sóng nắng ấy có tu đạo, do tu đạo ấy hoặc vấy nhơ 

hoặc được sạch chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Sóng nắng ấy không có thật sự, không thể nói là 

nhơ sạch. 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, thành Càn thát bà, như khi mặt trời mọc có thành Càn 

thát bà; người vô trí nơi chỗ không có thành tưởng có thành, nơi chỗ không có 

quán xá tưởng có quán xá, nơi chỗ không có vườn tưởng có vườn; thành Càn 

thát bà ấy vả chăng có tạo nghiệp nhân duyên, do nghiệp ấy nên đọa địa ngục 

cho đến sinh cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. Thành Càn Thát bà ấy rốt ráo không thể có được, 

chỉ dối hoặc mắt người ngu, thời làm sao có tạo  nghiệp nhân duyên, do nghiệp 

ấy đọa địa ngục cho đến sinh cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng! 

Này  Tu  Bồ  Đề,  ý  ông  nghĩ  sao,  thành  Càn  thát  bà  ấy  có  tu  đạo,  do  tu  đạo  ấy 

hoặc vấy nhơ, hoặc được sạch chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Thành Càn thát bà ấy không có thật sự nên không 

thể nói là có nhơ sạch. 

Tu  Bồ  Đề,  ý  ông  nghĩ  sao,  vị  thầy  huyễn  thuật  huyễn  làm  ra  các  vật  hoặc  voi 

ngựa, trâu dê, trai gái v.v... Ý ông nghĩ sao, các vật huyễn ấy có tạo nghiệp nhân 

duyên, do nghiệp ấy mà đọa địa ngục cho đến sinh cõi trời Phi hữu tưởng Phi vô 

tưởng chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Vật huyễn hóa ấy không có thật sự thời làm sao có 

tạo nghiệp nhân duyên, do nghiệp ấy nên đọa địa ngục cho đến sinh cõi trời Phi 

hữu tưởng Phi vô tưởng! 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, các vật huyễn ấy có tu đạo, do tu đạo ấy hoặc vấy 

nhơ hoặc được sạch chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Vật huyễn ấy không có thật sự, nên không thể nói 

là nhơ sạch. 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, như người của Phật biến hóa, người biến hóa ấy có 

tạo nghiệp nhân duyên, do nghiệp ấy mà đọa địa ngục cho đến sinh cõi trời Phi 

hữu tưởng Phi vô tưởng chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn.  Người biến hóa ấy không có thật sự thời làm sao 

có tạo nghiệp nhân duyên, do nghiệp ấy mà đọa địa ngục cho đến sinh cõi trời 

Phi hữu tưởng Phi vô tưởng. 

Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao, người biến hóa ấy có tu đạo, do tu đạo ấy hoặc vấy 

nhơ hoặc được sạch chăng? 

Thưa  không,  bạch  Thế  Tôn.   Việc  ấy  không  có  thật  nên  không  thể  nói  là  nhơ, 

sạch. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Ý ông nghĩ sao, ở trong tướng không ấy có kẻ nhơ, người 

sạch chăng? 

Thưa  không,  bạch  Thế  Tôn.   Trong  ấy  không  có  sở  hữu,  không  có  người  vấy 

nhơ, không có người được sạch. 

Này Tu Bồ Đề, nếu không có kẻ vấy nhơ, không có người được sạch, vì nhân 

duyên ấy nên cũng không có nhơ, sạch, vì sao?  Vì chúng sinh do chấp ngã và 

ngã sở nên có nhơ, có sạch, chứ người thật thấy thời không nhơ, không sạch. 

Người thật thấy không nhơ, không sạch như vậy cũng không có nhơ, sạch. 

Luận.  Hỏi:  Ở nhiều nơi Phật đã đáp việc ấy, nay cớ sao Tu Bồ Đề còn hỏi: 

Đáp:  Nghĩa tuy một mà chỗ nhân duyên có sai khác.    Nghĩa là hết thảy pháp 

hoặc  có  Phật  hay  không  có  Phật  thời  thật  tính  của  các  pháp  vẫn  thường  trú:  

Không, không có sở hữu, chẳng phải hiền thánh làm ra. Bát nhã ba la mật sâu 

xa vi diệu, khó lường khó hiểu, không thể lấy hữu lường mà biết được.  Chư p, 

hiền thánh vì thương xót chúng sinh nên dùng mỗi mỗi ngôn ngữ, danh từ, thí dụ 

để nói cho họ hiểu.  Người lợi căn thời hiểu ý thánh nhân còn người độn căn thời 

mỗi mỗi sinh chấp trước. Chấp trước nơi ngôn ngữ, văn tự nên hoặc nghe nói 

không  thời  chấp  trước  không,  nghe  nói  không  cũng  không  thời  sinh  ra  chấp 

trước; hoặc nghe nói pháp tịch diệt bặt dứt đường ngôn ngữ thời cũng lại chấp 

trước.  Vì tự tâm không thanh tịnh nên nghe pháp của thánh nhân cho là không 

thanh tịnh; như người mắt lòa nhìn ngọc trong suốt, thấy bóng con mắt lòa của 

mình trong ấy liền cho rằng ngọc không sạch.  Phật dùng mỗi mỗi nhân duyên 

thuyết pháp, chúng sinh thấy có lỗi nên sinh nghi, nói rằng:  Nếu hết thảy pháp 

không,  không  cũng  không,  thời  làm  sao  phân  biệt  có  sáu  đường?   Vì  thường 

sinh nghi nạn như vậy nên Tu Bồ Đề do thấy thời giảng kinh sắp hết, vì thương 

chúng sinh nên mỗi mỗi hỏi việc ấy.  Vì thế lập đi lập lại hỏi nhiều lần.  Phật hứa 

khả ý của Tu Bồ Đề. 

Hỏi:  Tu Bồ Đề lấy có mà nạn không, cớ sao Phật hứa khả ý ấy? 

Đáp:  Phật chỉ hứa khả Tu Bồ Đề nói "Các pháp không, thường trú, cù có Phật 

hay  không có Phật vẫn không sai khác",  chứ không hứa khà Tu Bồ Đề về vấn 

nạn:  "Làm sao phân biệt có sáu đường", vì sao?   Vì ông ấy vấn nạn để muốn 

phá  tính  không  vậy.   Trong  đây  Phật  giải  chỗ  nạn  vấn  của  Tu  Bồ  Đề  rằng:  

Người  phàm  phu  không  vào  thánh  pháp,  chưa  được  thánh  đạo,  không  biết  tự 

tính không có sở hữu, không khéo tu tập Không tam muội nên phân biệt có sáu 

đường. 

Điên đảo là có bốn điên đảo. 

Ngu si là vô minh ràng buộc vào ba cõi. 

Tuy không nói các phiền não khác nhưng hai pháp điên đảo và ngu si đều là hư 

dối không thật.  Điên đảo tức là vọng ngữ hư dối, như nghiệp và quả báo từ điên 

đảo mà sinh ra.  Vì căn gốc không có thật nên chúng sinh tuy nhiễm trước cũng 

chắc chắn không có thật; vì thế nên năm đạo đều không, chỉ có giả danh. 

Lại, ông nạn các hiền thánh.  Các hiền thánh vì dứt điên đảo sai biệt nên có tên 

gọi  khác  nhau,  vì  điên  đảo  không  có  thật  nên  không  có  gì  dứt.   Lại,  diệt  mất 

không có sở hữu nên gọi là dứt.  Nếu có thật pháp có thể dứt còn không có cách 

gì dứt được, huống nữa là điên đảo!  Thế nên tất cả quả vị của hiền thánh đều 

không có sở hữu.  Dứt điên đảo là quả hiền thánh, nên quả tức là dứt.  Vì quả 

của  tu  đạo  cũng  đồng  không  có  sở  hữu,  thế  nên  khi  tu  đạo,  chắc  chắn  dùng 

không, vô tướng, vô tác, vì đạo và quả phân biệt mà có hiền và thánh sai khác. 

Nay đây pháp không có sở hữu thật không thể có được; không có sở hữu thời 

làm sao có sai khác?  Thế nên không nên vấn nạn. 

Ý Tu Bồ Đề muốn nói:  Nếu chỉ vì điên đảo nên có thế gian, nếu đã có điên đảo 

thời cũng nên có sự thật, vì hư và thật đối đãi nhau!  Thế nên hỏi:  Chỗ phàm 

phu đắm trước vả chăng thật có sinh ra chấp trước, tạo nghiệp, do nghiệp duyên 

ấy nên không giải thoát khỏi sáu đường sinh tử? 

Phật đáp:  Không, vì sao?  Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Chỉ vì điên đảo 

nên sinh chấp trước; nếu không có điên đảo thời làm sao có thật pháp đối đãi 

nhau, cho đến thật sự mảy may không có, vì rốt ráo không có. 

Hỏi:   Đây  là  thật  nghĩa  sở  hành  của  chư  Phật,  tức  rốt  ráo  không,  vậy  rốt  ráo 

không ấy chẳng phải thật ư? 

Đáp:   Đây  là  đệ  nhất  nghĩa  không,  cũng  vì  phàm  phu  điên  đảo  mà  nói.   Nếu 

không  có  điên  đảo,  cũng  không  có  đệ  nhất  nghĩa;  nếu  cho  rằng  điên  đảo  của 

phàm phu ít nhiều có thật thời đệ nhất nghĩa cũng nên có thật! 

Hỏi:  Nếu cả hai đều không thật thời làm thế nào được giải thoát?  Như người 

tay nhơ lại rửa nước nhơ, làm sao sạch được? 

Đáp:  Thật tướng các pháp rốt ráo không, đó là thật thanh tịnh bậc nhất.  Vì có 

pháp  điên  đảo  không  thanh  tịnh  của  phàm  phu  nên  có  pháp  thanh  tịnh  này; 

không thể phá hoại, không thể đổi khác. Vì người đối với thật tướng các pháp 

sinh chấp trước, muốn sinh phiền não, nên  nói pháp tính ấy không, không có sở 

hữu, do không có sở hữu nên không thật.  Tuy hai pháp đều không thật mà trong 

sự không thật có sai khác; như mười điều thiện và mười điều bất thiện, hai việc 

đều là pháp hữu vi nên hư dối không thật.  Nhưng thiện và bất thiện có sai khác:  

Bất thiện là sát sinh v.v... nên đọa ác đạo; thiện là không sát sinh v.v... nên sinh 

cõi trời.  Như bố thí và trộm cắp hai việc, tuy đều là tâm chấp thủ tướng, hư dối 

không  thật,  mà  cũng  có  sai  khác.   Như  chúng  sinh  cho  đến  kẻ  biết,  kè  thấy, 

không  có  sở  hữu,  mà  bức  não  đối  với  chúng  sinh  thời  có  tội  lớn  và  từ  bi  với 

chúng sinh thời có phước lớn.  Như từ bi phá sân hận, bố thí phá xan tham, tuy 

hai việc đều không thật mà có thể phá nhau.  Thế nên Phật nói các pháp không 

có sở hữu căn bản chắc thật như mảy lông.  Để chứng minh việc ấy nên Phật ví 

dụ:  Như ở trong mộng mà hưởng thọ cái vui năm dục. 

Ý Tu Bồ Đề muốn nói:  Nếu hết thảy pháp rốt ráo không, không có tính sở hữu, 

cớ  sao  nay  hiện  có  mắt  thấy,  tai  nghe  pháp?   Vì  thế  mà  Phật  nói  ví  dụ  như 

mộng:  Như người do sức mộng nên tuy việc không thật mà mỗi mỗi có nghe, 

thấy; chỗ giận, chỗ mừng v.v... người thức ở một bên thời cũng không thấy gì. 

Như vậy, phàm phu do sức vô minh điên đảo nên vọng thấy có, còn thánh nhân 

giác ngộ thời không thấy gì.  Hết thảy pháp hoặc hữu lậu vô lậu, hoặc hữu vi, vô 

vi đều không thật; vì hư dối nên có nghe, thấy.  Lại như trong mộng thấy qua lại 

sáu đường sinh tử, thấy Tu đà hoàn cho đến A la hán, trong mộng không thật có 

các việc ấy mà mộng vẫn thấy; trong mộng không thật có sạch nhơ, nghiệp quả 

báo sáu đường cũng như vậy. Vì nhân duyên điên đảo nên tạo nghiệp; nghiệp 

và quả báo cũng không, chỉ vì trừ điên đảo mà gọi là đạo.  Điên đảo không thật 

nên đạo cũng không thật.  Tượng trong gương, tiếng vang, sóng nắng cho đến 

như huyễn hóa cũng vậy.  Phật hỏi ngược lại Tu Bồ Đề:  Trong pháp ấy có kẻ 

nhơ kẻ sạch chăng? Ý Tu Bồ Đề nói:  Hết thảy pháp vô ngã thời làm sao có kẻ 

nhơ,  kẻ  sạch;  thế  cho  nên  trả  lời  không.   Phật  dạy:   Nếu  không  có  người  chịu 

nhơ, sạch, vậy nên nhơ sạch cũng không có! 

Hỏi:  Nếu phân biệt các pháp theo như trong A Tỳ Đàm nói thời có nhơ có sạch, 

chỉ người chịu nhơ chịu sạch không có:  Phiền não ba độc là nhơ; ba môn giải 

thoát, các pháp trợ đạo là sạch? 

Đáp:  Tuy có nói như vậy mà việc ấy không đúng.   Vì nếu không có chúng sinh 

thời pháp nhơ, sạch thuộc về cái gì?  Cũng không có người làm?  Nếu không có 

người làm, cũng không có pháp làm, nên không trói không mở?  Như người sợ 

bị lửa đốt mà tránh xa, chứ chẳng phải lửa tránh lửa.   Chúng sinh cũng như vậy, 

sợ khổ năm uẩn nên lìa bỏ, chẳng phải khổ lìa khổ.  Nếu không có người nhơ, 

người sạch thời giải thoát cũng không có. 

*Lại nữa, trong đây Phật tự nói nhân duyên:  Vì ở trong ngã và ngã sở mà chúng 

sinh chịu nhơ chịu sạch; vì ngã rốt ráo không có nên nhơ sạch không có chỗ trú; 

chỗ trú không có nên không nhơ, không sạch. 

Hỏi:   Ngã  tuy  không  có  mà  ngã  kiến  thật  có,  phàm  phu  ở  nơi  đó  khởi  lên  các 

phiền não? 

Đáp:  Nếu không có ngã thời ngã kiến không có chỗ duyên; không có chỗ duyên 

thời làm sao phát sinh ngã kiến? 

Hỏi:  Tuy không có ngã, song đối với năm uẩn có tà hạnh cho là có ngã nên sinh 

ngã kiến, và năm uẩn  là ngã, ngã sở? 

Đáp:  Nếu cho năm uẩn chắc chắn là nhân duyên sinh ra ngã kiến, vậy đối với 

năm uẩn của thân người khác cớ sao không sinh ra ngã kiến?  Nếu đối với thân 

người  khác  sinh  ngã  kiến  thời  là  rối  loạn  lớn!   Thế  nên  ngã  kiến  không  có  nơi 

chốn nhất định, chỉ vì điên đảo mà phát sinh. 

Hỏi:  Nếu vì điên đảo mà phát sinh, thời cớ sao chỉ đối với thân mình sinh ra ngã 

kiến? 

Đáp:  Vì điên đảo cuồng quấy nên không nên tìm sự thật của nó.  Lại, từ sinh tử 

vô thỉ lại đây tự mình đối với thân năm uẩn tương tục mà sinh ra chấp trước, thế 

nên Phật nói chúng sinh tâm trụ vào chấp ngã nên chịu nhơ, sạch.  Lại, thật thấy 

là không có nhơ, không có sạch.  Nếu ngã chắc chắn thấy thật có thời nên có 

nhơ sạch, còn như thật thấy là không nhơ không sạch.  Vì nhân duyên ấy nên 

không  nhơ  không  sạch,  thấy  không  nhơ  không  sạch  là  thấy  thật  tướng  các 

pháp.  Lại,  vì đối  với thật tướng các pháp không có chấp trước,  thế nên không 

nhơ;  thật  tướng  các  pháp  không  có  tướng  có  thể  chấp  thủ,  nên  cũng  không 

sạch. 

*Lại nữa, đối  với  tám phần  thánh đạo  v.v... không chấp trước, ấy gọi là không 

sạch; trừ các phiền não như chấp trước điên đảo v.v..., ấy gọi là không nhơ. 



Giải Thích:  Phẩm Bình Đẳng Thứ 86 

(Có bản ghi phẩm Kiến Thật;kinh Đại Bát Nhã, hội 2 ghi:  Phẩm Thật Thuyết thứ 

84)  

Kinh:  Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, thấy như thật là không có nhơ, 

không có sạch, thấy không như thật cũng không có nhơ, không có sạch, vì sao? 

Vì hết thảy pháp tính không có sở hữu.  Bạch đức Thế Tôn, trong pháp không có 

sở hữu không có nhơ, không có sạch; trong pháp có sở hữu cũng không có nhơ, 

không  có  sạch;  trong  pháp  không  có  sở  hữu,  có  sở  hữu  cũng  không  có  nhơ, 

không  có  sạch.   Bạch  đức  Thế  Tôn,  vì  sao  nói  như  thật  là  không  nhơ,  không 

sạch, nói không như thật cũng không nhơ, không sạch? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Vì các pháp ấy tướng bình đẳng nên Ta nói sạch.  Thế nào 

là các pháp bình đẳng?  Đó là như như, không khác, không cuống, pháp tướng, 

pháp tính, pháp trụ, pháp vị, thật tế, dù có Phật hay không có Phật thời pháp tính 

ấy vẫn thường trú; ấy gọi là sạch, vì đây theo thế đế nên nói, chẳng phải theo đệ 

nhất  nghĩa.   Đệ  nhất  nghĩa  thời  vượt  qua  hết  thảy  ngôn  ngữ,  âm  thanh,  luận 

nghị. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không, không thể 

nói, như mộng, như tiếng vang, như sóng nắng, như ảnh, như huyễn, như hóa 

thời Bồ Tát làm thế nào dùng pháp như mộng, như tiếng vang, như sóng nắng, 

như  ảnh,  như  huyễn,  như  hóa  ấy?   Căn  gốc  chắc  thật  không  có  thời  làm  sao 

phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, nguyện rằng ta sẽ đầy đủ Thí Ba la 

mật cho đến Bát nhã ba la mật; ta sẽ đầy đủ thần thông Ba la mật, Thí Ba la mật, 

bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ cho đến tám phần 

thánh đạo; ta sẽ đầy đủ ba môn giải thoát, tám bội  xả cho đến mười tám pháp 

không chung; ta sẽ đầy đủ ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình, các 

môn Đà la ni, các môn tam muội; ta sẽ phóng hào quang lớn chiếu khắp mười 

phương, biết tâm các chúng sinh theo điều thích ứng thuyết pháp? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Ý ông nghĩ sao, các pháp ông nói đó như mộng, như tiếng 

vang, như sóng nắng, như ảnh chăng?   Năm thần thông, bốn niệm xứ cho đến 

tám phần Thánh đạo như huyễn như hóa chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:   Phải vậy, bạch Thế Tôn. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:    Như vậy, như  vậy.  Pháp hư  vọng không thật không thể 

đầy đủ Thí Ba la mật cho đến mười tám pháp không chung; hành pháp hư vọng 

không thật ấy không thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.   Này Tu Bồ 

Đề, hết thảy pháp đều do ức tưởng, suy nghĩ, tạo tác, dùng pháp tạo tác và suy 

nghĩ ức tưởng ấy không thể được trí Nhất thiết chủng.  Này Tu Bồ Đề, hết thảy 

pháp  có  thể  làm  trợ  đạo,  không  thể  tăng  ích  quả  vị  kia;  nghĩa  là  các  pháp  ấy 

không sinh, không  xuất, không tướng.   Bồ Tát từ khi mới  phát tâm  lại đây làm 

các nghiệp lành:  Hoặc bố thí, cho đến trí Nhất thiết chủng, vì sao?   Vì biết các 

pháp đều như mộng cho đến như hóa.  Các pháp như vậy không đầy đủ Thí Ba 

la  mật  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng;  không  thể  thành  tựu  được  tuệ  giác  cho 

chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác.  Bồ 

Tát làm các nghiệp lành như Thí Ba la mật cho đến trí Nhất thiết chủng, biết như 

mộng  cho  đến  như  hóa,  cũng  biết  chúng  sinh  như  đi  trong  mộng  cho  đến  biết 

như  đi  trong  hóa.   Bồ  Tát  không  chấp  thủ  Bát  nhã  ba  la  mật  là  pháp  có,  dùng 

không  chấp  thủ  ấy  nên  được  trí  Nhất  thiết  chủng;  biết  các  pháp  như  mộng, 

không có chỗ chấp thủ, cho đến các pháp như hóa, không có chỗ chấp thủ, vì 

sao?   Vì  Bát  nhã  ba  la  mật  là  tướng  không  thể  chấp  thủ;  Thiền  Ba  la  mật  cho 

đến mười tám pháp không chung là tướng không thể chấp thủ.  Bồ Tát biết hết 

thảy pháp là tướng không thể chấp thủ rồi phát tâm cầu Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, vì sao?  Vì hết thảy pháp tướng không thể chấp thủ, không có căn 

bản  chắc  thật  nên  như  mộng  cho  đến  như  hóa.   Dùng  pháp  tướng  không  thể 

chấp  thủ  không  thể  được  pháp  tướng  không  thể  chấp  thủ,  chỉ  vì  chúng  sinh 

không  biết  không  thấy  các  pháp  tướng  như  vậy,  nên  Bồ  Tát  cầu  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác.  Bồ Tát từ khi mới phát tâm lại đây có bố thí gì đều vì 

hết thảy chúng sinh, cho đến có tu tập trí tuệ đều vì hết thảy chúng sinh, không 

vì  thân  mình.   Bồ  Tát  không  vì  việc  gì  khác  nên  cầu  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác, mà chỉ vì chúng sinh.  Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật thấy chúng 

sinh không có chúng sinh, trú trong tướng chúng sinh, cho đến không có kẻ biết 

kẻ thấy, trú trong tướng biết thấy, khiến chúng sinh xa lìa điên đảo, xa lìa rồi an 

trú trong tính cam lồ; an trú trong ấy không có vọng tưởng; cho rằng đó là tướng 

chúng sinh cho đến tướng kẻ biết kẻ thấy.  Khi ấy Bồ Tát đều xả hết tâm động, 

tâm nhớ nghĩ, tâm hý luận; thường hành tâm không động, tâm không nhớ nghĩ, 

tâm không hý luận.  Nhờ sức Phật ấy nên Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật tự 

mình không có dính mắc, cũng dạy hết thảy chúng sinh khiến không được dính 

mắc.  Ở đây nói theo nghĩa thế đế, chẳng phải theo đệ nhất nghĩa. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, khi Thế Tôn được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác, được các Phật pháp, do thế đế nên được hay do đệ nhất nghĩa 

nên được? 

Phật dạy:  Do thế đế mà nói  Phật  được pháp ấy, chứ trong pháp ấy không có 

pháp có thể được  và không có người ấy  được pháp ấy,  vì  sao?   Có người  ấy 

được  pháp  ấy  thời  là  có  sở  đắc  lớn;  dùng  hai  sở  đắc  ấy  thời  không  có  đạo, 

không có quả. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu hành hai pháp ấy không có đạo, 

không có quả thời hành không hai pháp có đạo, có quả chăng? 

Phật  dạy:   Hành  hai  pháp  không  có  đạo  không  có  quả,  hành  không  hai  pháp 

cũng không có đạo không có quả.  Nếu không có hai pháp và không có không 

hai pháp tức là đạo, tức là quả, vì sao? Vì dùng pháp như vậy được  đạo, được 

quả, hay dùng pháp như vậy không được đạo, không được quả, đều là hý luận. 

Trong các pháp bình đẳng không có hý luận, tướng không có hý luận là tướng 

bình đẳng của các pháp. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp không có tính sở hữu 

thời trong ấy cái gì là bình đằng? 

Phật dạy:  Nếu không có pháp có, không có pháp không, cũng không nói tướng 

các pháp bình đẳng, trừ bình đẳng lại không có pháp khác, lìa ngoài tướng bình 

đẳng của hết thảy pháp.   Bình đẳng là hoặc phàm phu, hoặc thánh nhân không 

thể hành, không thể đến. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, cho đến Phật cũng không thể hành, 

không thể đến ư? 

Phật  dạy:   Các  pháp  ấy  bình  đẳng.  Hết  thảy  thánh  nhân  đều  không  thể  hành, 

cũng không thể đến; đó là các Tu đà hoàn cho đến A la hán, Bích chi Phật, các 

Bồ Tát và Phật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, Phật là bậc có sức tự tại hành đối với 

tất cà pháp, vì sao nói Phật không thể hành không thể đến? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Nếu chư Phật với pháp bình đẳng có khác nhau thời ông 

nên hỏi như vậy.  Nay người phàm phu bình đẳng, các Tu đà hoàn cho đến A la 

hán, Bích chi Phật, các Bồ Tát, chư Phật và thánh pháp đều bình đẳng, một bình 

đẳng không có hai.  Nghĩa là người phàm phu và Tu đà hoàn cho đến Phật, hết 

thảy pháp ấy trọn đều không thể có được. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  nếu  trong  các  pháp  bình  đẳng  đều 

không thể có được đây là phàm phu cho đến đây là Phật, như  vậy thời người 

phàm phu, Tu đà hoàn cho đến Phật không có phân biệt. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như vậy, như vậy.  Trong các pháp bình đẳng, không có 

phân biệt đây là phàm phu, là Tu đà hoàn cho đến Phật. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu không có phân biệt những người phàm phu, Tu đà hoàn, 

Bích chi Phật v.v... thời vì sao phân biệt có Tam bảo xuất hiện ở thế gian là Phật 

bảo, Pháp bảo, và Tăng bảo? 

Phật  dạy:   Ý  ông  nghĩ  sao,  Tam  bảo  và  các  pháp  bình  đẳng  có  khác  nhau 

chăng? 

Tu Bồ Đề đáp:   Như con theo Phật được nghe Phật bảo, Pháp bảo, Tăng bảo 

cùng với các pháp bình đẳng không có sai khác. Phật bảo, Pháp bảo, Tăng bảo 

là bình đẳng, pháp ấy đều không hợp, không tán, không sắc, không hình, không 

đối, chỉ một tướng tức là vô tướng.  Phật có lực ấy nên có thể phân biệt xứ sở 

các pháp vô tướng:  Đây là phàm phu, đây là Tu đà hoàn cho đến đây là Bích chi 

Phật, đây là Bồ Tát, đây là chư Phật. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như vậy, như vậy.  Chư Phật được Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác không phân biệt các pháp nên biết đây là địa ngục, đây là ngạ quỷ, 

súc sinh, người, trời, trời Bốn thiên vương cho đến trời Tha hóa tự tại, trời Phạm 

thiên  cho  đến  trời  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng;  là  bốn  niệm  xứ  cho  đến  tám 

phần thánh đạo, là nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, là mười lực của 

Phật cho đến mười tám pháp không chung chăng? 

Tu Bồ Đề đáp:   Không biết, bạch Thế Tôn. 

Vì thế, này Tu Bồ Đề, nên biết Phật có ân lớn, Phật đối với các pháp bình đẳng, 

không lay động, mà phân biệt các pháp. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bạch đức Thế Tôn, như Phật đối với các pháp bình đẳng 

không lay động, người phàm phu đối với các pháp bình đẳng không lay động; Tu 

đà hoàn cho đến Bích chi Phật cũng đối với các pháp bình đẳng không lay động; 

nếu tướng các pháp bình đẳng tức là tướng phàm phu, tức là tướng Tu đà hoàn 

cho đến chư Phật, tức là tướng bình đẳng, nhưng nay các pháp mỗi mỗi tướng 

có sai khác:  Sắc tướng khác; thọ, tưởng, hành thức tướng khác; mắt, tai, mũi, 

lưỡi,  thân,  ý  tướng  khác;  đất  tướng  khác;  nước,  lửa,  gió,  không,  thức  tướng 

khác; tham dục tướng khác; sân nhuế, ngu si, tà kiến tướng  khác; thiền tướng 

khác;  tâm  vô  lượng  tướng  khác,  định  vô  sắc  tướng  khác,  bốn  niệm  xứ  tướng 

khác, cho đến tám phần thánh đạo tướng khác; Thí Ba la mật tướng khác, cho 

đến Bát nhã ba la mật tướng khác; ba môn giải thoát, mười tám không, mười lực 

của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, 

tính  pháp  hữu  vi,  tính  pháp  vô  vi  tướng  khác;  phàm  phu  tướng  khác,  cho  đến 

Phật tướng khác.   Các pháp có mỗi mỗi tướng khác, thời làm thế nào Bồ Tát khi 

tu Bát nhã ba la mật, phân biệt đối với các pháp tướng khác mà không khởi phân 

biệt?   Nếu không khởi, thời không thể hành Bát nhã?  Nếu không hành Bát nhã 

thời không thể từ một địa đến một địa?  Nếu không thể từ một địa đến một địa 

thời không thể vào Bồ Tát vị?  Nếu không vào Bồ Tát vị thời không thể vượt quá 

địa vị Thanh văn, Bích chi Phật? Vì không thể vượt qua địa vị Thanh văn, Bích 

chi Phật nên không  thể đầy đủ thần thông Ba la  mật?  Không thể đầy đủ thần 

thông Ba la mật nên không thể đầy đủ Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, 

từ một  cõi Phật đến một cõi  Phật cúng  dường  chư  Phật, ở  chỗ chư Phật gieo 

trồng  căn  lành,  dùng  căn  lành  ấy  có  thể  thành  tựu  tuệ  giác  cho  chúng  sinh, 

nghiêm tịnh cõi Phật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Như lời ông hỏi, tướng các pháp ấy cũng là tướng phàm 

phu, cũng là tướng Tu đà hoàn cho đến Phật. 

Bạch đức Thế Tôn, các pháp ấy mỗi mỗi tướng khác nhau, nghĩa là tướng sắc 

khác cho đến tướng pháp hữu vi, vô vi khác, làm thế nào Bồ Tát quán một tướng 

mà không khởi phân biệt? 

Phật  dạy:   Này  Tu  Bồ  Đề,  ý  ông  nghĩ  sao,  tướng  sắc  không  chăng?   Cho  đến 

tướng Phật không chăng? 

Thật không, bạch Thế Tôn. 

Này Tu Bồ Đề, trong không, tướng mỗi mỗi pháp có thể có được chăng?  Nghĩa 

là có thể có được tướng sắc cho đến tướng chư Phật? 

Tu Bồ Đề thưa:   không có thể được. 

Phật  dạy:   Vì  nhân  duyên  ấy  nên  biết  trong  các  pháp  bình  đẳng,  chẳng  phải 

phàm phu, cũng chẳng phải lìa phàm phu, cho đến chẳng phải Phật cũng chẳng 

phải lìa Phật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Bình đẳng ấy là pháp hữu vi hay pháp vô vi? 

Phật dạy:  Chẳng phải hữu vi, cũng chẳng phải pháp vô vi, vì sao?  Vì lìa pháp 

hữu vi thời pháp vô vi không thể có được; lìa pháp vô vi thời pháp hữu vi không 

thể có được.  Này Tu Bồ Đề, tính hữu  vi, vô  vi, hai pháp ấy không hợp không 

tán, không sắc, không hình, không đối, chỉ một tướng tức là vô tướng.  Phật do 

thế đế nên nói; chẳng phải do đệ nhất nghĩa đế, vì trong đệ nhất nghĩa không có 

thân hành, không có miệng hành, không có ý hành; cũng chẳng lìa thân, miệng, 

ý hành mà được đệ nhất nghĩa.    Các pháp hữu vi, vô vi ấy tướng bình đẳng, 

tức là đệ nhất nghĩa. 

Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  đối  với  đệ  nhất  nghĩa  không  lay  động  mà 

hành việc của Bồ Tát, lợi ích chúng sinh. 

Luận:  Tu Bồ Đề suy nghĩ:  Phật đáp người thật thấy và người vọng thấy không 

khác  nhau,  vì  nhơ  hay  sạch  đều  thấy  không  có.   Suy  nghĩ  rồi  hỏi  Phật  rằng:  

Người thấy thật không nhơ không sạch; người thấy không thật cũng không nhơ 

không  sạch,  vì  hết  thảy  pháp  tính  không  có  sở  hữu.  Trong  không  có  sở  hữu, 

không  nhơ,  không  sạch,  trong  có  sở  hữu  cũng   không  nhơ,  không  sạch?   Vì 

trong không có sở  hữu là đoạn diệt kiến nên chẳng nên có  nhơ sạch, trong sở 

hữu là thường kiến chẳng nên có nhơ sạch.  Nếu trong sở hữu chắc chắn là có, 

thời  không  từ  nhân  duyên  sinh.   Vì  không  từ  nhân  duyên  sinh  nên  thường,  vì 

thường nên không có nhơ, sạch? 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Thật thấy và không thật thấy, nghĩa ấy thế nào? 

Phật dạy:  Nhơ và sạch tuy không có tướng riêng có thể nói, song vì các pháp 

bình  đẳng  nên  gọi  là  sạch;  nếu  phân  biệt  nói  tướng  nhơ  sạch  việc  ấy  không 

đúng.  Vì hết thảy pháp bình đẳng nên ta nói là sạch. 

Phật bảo Tu Bồ Đề:   Thật tướng các pháp là như như, pháp tính, pháp trụ, pháp 

vị, thật tế là bình đẳng.  Bồ Tát vào trong bình đẳng ấy thời tâm không thương 

ghét.  Pháp ấy dù có Phật hay không có Phật vẫn thường trú.  Các pháp tạo tác 

đều là hư vọng, thế nên nói pháp không có tạo tác dù có Phật hay không có Phật 

vẫn thường trú.   Người nghe tâm liền sinh ra chấp thù tướng, chấp trước các 

bình đẳng ấy; như người lấy tay chỉ mặt trăng, kẻ không biết chỉ xem ngón tay 

mà cho là  xem  mặt  trăng.    Thế nên Phật nói tướng các pháp bình  đẳng cũng 

như vậy, đều là theo thế đế mà nói.  Thế đế chẳng thật, chỉ vì muốn được việc 

nên nói; thí như lấy vàng đổi cỏ, người không biết nói vì sao lấy quý đổi hèn? 

Đáp rằng:   Vì tôi cần dùng nói.  Nghĩa bình đẳng ấy không thể nói; hết thảy ngôn 

ngữ, danh từ, âm thanh đều dứt, vì sao?  Vì các pháp bình đẳng, là tướng tịch 

diệt, không có hý luận, chỉ ở trong tâm tán loạn giác quán, vì có ngữ ngôn nên có 

nói.  Tu Bồ Đề theo  Phật nghe nói tướng các pháp bình đẳng, hiểu được ý  chỉ 

nên vì các hàng Bồ Tát mới phát tâm mà hỏi rằng:  Bạch đức Thế Tôn, nếu hết 

thảy pháp không, không thể nói, như mộng cho đến như hóa, thời Bồ Tát làm thế 

nào ở trong pháp không có căn bản ấy mà sinh tâm nguyện rằng:  Tôi sẽ đầy đủ 

Thí  Ba  la  mật  cho  đến  sẽ  vì  chúng  sinh  như  điều  họ  mong  muốn  mà  thuyết 

pháp? 

Phật đáp băng cách hỏi ngược lại Tu Bồ Đề rằng:  bố thí, cho đến môn Đà la ni 

nói là bình đẳng, thời các pháp ấy chẳng phải như huyễn, như mộng chăng? 

Tu Bồ Đề thưa:   Thật vậy.  Các pháp ấy tuy lợi ích mà không ra khỏi như mộng. 

Lại  hỏi:   Bạch  đức  Thế  Tôn,  mộng  đều  hư  dối  không  thật,  Bồ  Tát  vì  cầu  thật 

pháp  nên  hành  Bát  nhã  được  Phật  đạo,  cớ  sao  lại  hành  pháp  không  thật;  vì 

pháp không thật không thể hành Thí Ba la mật? 

Phật chấp nhận lời Tu Bồ Đề nói:  "Như vậy, như vậy, pháp bố thí v.v... đều là do 

suy nghĩ ức tưởng phân biệt mà sinh khởi, thành pháp có tạo tác, không được 

trú trong pháp như vậy mà thành trí Nhất thiết chủng"  Tức thời thính chúng tâm 

sinh giải đãi.  Thế nên Phật lại nói:  Hết thảy pháp ấy đều là nhân duyên trợ đạo; 

nếu  đối  với  pháp  mà  tà  hạnh  sai  quấy,  ấy  gọi  là  không  thật;  nếu  chánh  hành 

không  sai  quấy,  tức  là  pháp  trợ  đạo.   Pháp  ấy  là  trợ  đạo,  không  phải  là  đạo 

quả... là pháp hữu vi, đạo cũng là hữu vi, đồng tướng nên giúp ích nhau. 

Đạo quả là các pháp thật; không xuất, không sinh, một tướng là vô  tướng, tịch 

diệt  Niết  bàn;  thế  nên  đối  với  Niết  bàn,  pháp  ấy  không  có  giúp  ích;  như  mưa 

đúng thời giúp ích cây cỏ, không giúp ích hư không.  Do vậy Bồ Tát biết pháp trợ 

đạo và đạo quả ấy, từ khi mới phát tâm lại đây tu các pháp lành bố thí v.v.. biết 

đều là rốt ráo không, như mộng cho đến như hóa. 

Hỏi:  Nếu Bồ Tát biết thật tướng các pháp thời cần gì tu bố thí? 

Đáp:  Trong đây Phật tự nói:  bố thí v.v.. không đầy đủ thì không thể thành tựu 

tuệ giác cho chúng sinh.  Bồ Tát trang nghiêm thân và dùng âm thanh ngôn ngữ, 

được sức thần thông của Phật, dùng các sức phương tiện mới có thể dẫn dắt 

chúng sinh.  Thế nên Bồ Tát vì thành tựu tuệ giác cho chúng sinh nên hành Thí 

Ba la mật, cũng không thủ tướng Thí Ba la mật hoặc có hoặc không có tướng, 

cũng không hý luận các pháp như mộng, chánh hành cho đến được Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, vì sao?  Vì Bát nhã ba la mật không thể thủ tướng, cho 

đến  mười  tám  pháp  không  chung  cũng  không  thể  thủ  tướng.   Vì  biết  hết  thảy 

pháp không thể thủ tướng nên phát tâm cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, 

nghĩ rằng:   Hết thảy không có căn gốc không thể thủ tướng như mộng cho đến 

như  hóa.   Vì  pháp  không  thể  thủ  tướng  không  thể  được  pháp  không  thể  thủ 

tướng,  chỉ  do  chúng  sinh  không  biết  pháp  ấy  nên  ta  vì  chúng  sinh  ấy  cầu  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác.   Bồ Tát ấy từ khi mới phát tâm lại đây, có bố thí 

gì đều vì chúng sinh, nghĩa là làm pháp lành bố thí vì hết thảy chúng sinh nên tu, 

chứ không vì thân mình. 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên:  không vì các việc khác mà cầu Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác, mà chỉ vì chúng sinh, vì sao?  Vì nếu Bồ Tát xa lìa tâm 

thương xót chúng sinh, chỉ hành Bát nhã ba la mật mà cầu thật tướng các pháp, 

thời hoặc bị rơi vào tà kiến, người ấy chưa được Nhất thiết trí mà cầu việc Nhất 

thiết trí, tâm chư a nhu nhuyến nên bị rơi vào hai bên, khó được thật tướng các 

pháp.  Thế nên Phật nói:  Bồ Tát từ khi mới phát tâm, vì thương xót chúng sinh 

nên tâm chấp trước dần dần mỏng, không hý luận về rốt ráo không; nếu như bảo 

không thời có lỗi này, nếu chẳng không thời có lỗi kia. 

Hỏi:  Như các chỗ khác nói Bồ Tát tự mình làm lợi ích, cũng làm lợi ích chúng 

sinh, cớ gì trong đây chỉ nói lợi ích chúng sinh, không nói lợi ích mình; vậy làm 

lợi ích mình, lợi ích người có lỗi gì? 

Đáp:  Bồ Tát hành các pháp lành đều vì hết thảy chúng sinh, điều ấy là thật.  Các 

nơi khác nói tự mình làm lợi ích, cũng lợi chúng sinh là vì đối với người phàm 

phu nên nói lời ấy, sau đó họ mới có thể dạy hành đạo Bồ Tát.  Người vào đạo 

có  ba  bậc  hạ,  trung  và  thượng.   Bậc  hạ  chỉ  vì  tự  độ  nên  hành  pháp  lành;  bậc 

trung vì mình 

cũng vì người; bậc thượng chỉ vì người khác nên hành pháp lành. 

Hỏi:   Việc  ấy  không  đúng.   Bậc  hạ  chỉ  tự  vì  mình;  bậc  trung  chỉ  vì  chúng  sinh; 

bậc thượng vì lợi mình và lợi người;  nếu chỉ làm lợi người, không thể tự làm lợi 

mình thời sao nói là bậc thượng? 

Đáp:  Không phải vậy.  Pháp của thế gian như vầy:  Tự cúng dường mình không 

có phước đức và tự hại thân mình cũng không mắc tội; vì lẽ ấy nên tự làm lợi 

mình mà hành đạo gọi là bậc hạ.  Tất cả người đời chỉ vì tự lợi thân mình, không 

thể lợi  người.  Nếu tự  vì thân mình mà  hành đạo ấy thời là  sút giảm,  vì tự  ưa 

đắm mình.  Nếu có thể tự xả cái vui của mình, chỉ vì chúng sinh nên hành pháp 

lành  mới  là  người  bậc  thượng,  vì  khác  với  chúng  sinh  vậy.   Nếu  chỉ  vì  chúng 

sinh nên hành pháp lành mà chúng sinh chưa được thuần thục, thời cũng là đầy 

đủ tự lợi.  Nếu lợi ích mình, lại cũng vì chúng sinh, ấy là hành tạp hành. 

Người cầu Phật đạo có ba hạng:  Một là chỉ ưa niệm Phật, tự cầu lợi mình, được 

thành  Phật;  hai  là  vì  thân  mình,  cũng  vì  chúng  sinh;  ba  là  chỉ  vì  chúng  sinh, 

người  ấy thanh tịnh  hành đạo, phá được điên đảo chấp ngã.  Bồ Tát khi hành 

Bát nhã ba la mật không thấy có chúng sinh cho đến không có kẻ biết kẻ thấy, 

an trú trong ấy kéo chúng sinh đưa đén trú trong tính cam lồ.  Tính cam lồ là hết 

thảy pháp trợ đạo, vì sao?  Vì hành pháp ấy được đến Niết bàn, Niết bàn gọi là 

tính cam lồ.  Trong tính cam lồ ấy các vọng tường chấp ngã v.v... không còn sinh 

trở  lại.     Bồ  Tát  tự  mình  được  không  dính  mắc,  cũng  khiến  chúng  sinh  được 

không dính mắc, ấy gọi là lợi ích chúng sinh bậc nhất. 

Hỏi:  Ở trên chỉ nói lợi ích chúng sinh nên hành đạo, đây cớ gì nói tự mình được 

không dính mắc và khiến chúng sinh được không dính mắc? 

Đáp:  Vì bất đắc dĩ.  Nếu tự mình không có trí tuệ thời làm sao làm lợi người? 

Thế  nên  trước  phải  tự  mình  được  có  trí  tuệ  không  dính  mắc  vậy  sau  mới  dạy 

người.   Nếu  công  đức  có  thể  đem  cho  người  khác  như  của  cải  v.v..  thời  chư 

Phật  Bồ  Tát  đã  đem  công  đức  cho  chúng  sinh  cho  đến  những  người  oán  tặc 

như  Đề Bà Đạt Đa v.v.. vậy sau mới tự mình tu tập công đức.   Nhưng việc ấy 

không thể làm được; không thể mình làm mà người khác được công đức.  Đây 

cũng  là  nói  theo  thế  tục  đế,  chẳng  phải  theo  đệ  nhất  nghĩa,  vì  trong  đệ  nhất 

nghĩa không có chúng sinh, không có một, không có khác, không có phân biệt 

các pháp tướng.   Trong đây nói không có chỗ dính mắc. 

*Lại nữa, như trước đã nói, tướng không thể nói là đệ nhất nghĩa.  Ở đây tướng 

có thể nói là thế tục. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Phật ở đạo tràng được pháp là dùng thế đế được hay dùng đệ 

nhất  nghĩa  đế  được?     Ý  Tu  Bồ  Đề  là:   Nếu  dùng  thế  đế  được  tức  là  hư  dối 

không thật; nếu dùng đệ nhất nghĩa đế được thời trong đệ nhất nghĩa không có 

được, không có người được, nên không thể nói, không thể lãnh thọ? 

Phật dạy:  Vì theo ngôn ngữ thế tục nên nói Phật được Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, trong ấy không có người được, không có pháp được, vì sao?  Vì nếu 

người ấy được pháp ấy tức là có hai pháp, mà trong hai pháp thời không có đạo, 

không có quả!  Hai pháp là Bồ Tát và được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, 

hai  pháp  như  vậy  đều  nói  theo  thế  đế.   Nếu  là  hai  thời  Phật  pháp  đâu  được 

không  hư  dối?   Nếu  có  người  không  được  đệ  nhất  nghĩa  mà  chỉ  do  hai  pháp 

phân biệt, ấy thời là hư vọng.  Chư Phật, Bồ Tát do được đệ nhất nghĩa nên vì 

độ chúng sinh mà khiến được đệ nhất, tuy phân biệt các pháp mà chẳng phải hư 

vọng. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Nếu dùng pháp hai thời không có đạo, không có quả; nay dùng 

pháp không hai nên có đạo, có quả chăng? 

Phật dạy:  Pháp hai không có đạo không có quả; pháp không hai cũng không có 

đạo không có quả. 

Hỏi:   Chỗ  khác  nói,  pháp  hai  là  pháp  phàm  phu,  pháp  không  hai  là  pháp  hiền 

thánh, như phẩm pháp môn Vào không hai nói ở kinh Tỳ ma la cật? 

Đáp:  Pháp không hai là pháp chơn thật của bậc thánh.     Hoặc có  Bồ Tát mới 

phát tâm chưa ngộ được thật tướng các pháp, nghe pháp không hai ấy liền thủ 

tướng sinh chấp trước, nên hoặc khen ngợi, hoặc chê bai pháp không hai. 

Lại, Phật ngăn chặn hai bên mà nói trung đạo; nghĩa là chẳng phải  hai, chẳng 

phải không hai.  Pháp hai gọi là mỗi mỗi tướng sai khác, pháp không hai gọi là 

một  tướng  không.   Vì  một  tướng  không  ấy  phá  mỗi  mỗi  tướng  sai  khác,  phá 

xong  lại  bỏ  luôn  tướng  không  hai;  ấy  tức  là  đạo,  là  quả,  vì  sao?   Vì  các  hiền 

thánh  tuy  tán  thán  pháp  không  hai,  song  không  chấp  trước  rằng  dùng  pháp  ấy 

được  đạo được quả, hay dùng pháp ấy  không có đạo không có  quả, tức là hí 

luận; mà không hí luận là pháp bình đẳng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Nếu các pháp không có tính sở hữu thời làm thế nào bình 

đẳng? 

Phật  dạy:   Như  lìa  hữu  tính  và  vô  tính  nên  giả  gọi  là  bình  đẳng.   Nếu  Bồ  Tát 

không  nói  hết  thảy  pháp  có,  không  nói  hết  thảy  pháp  tính,  không  nói  hết  thảy 

pháp tướng, để chỉ bày cho chúng sinh; cũng không nói không có pháp, không 

có pháp tính, không có pháp tướng, để chỉ bày cho chúng sinh; cũng không nói 

lìa hai bên ấy lại có tướng bình đẳng.  Đối với hết thảy chỗ không thủ tướng bình 

đẳng  cũng  không  lo  buồn  nói  rằng  không  có  bình  đẳng  mà  không  ngại  tu  các 

pháp thiện; ấy gọi là các pháp bình đẳng. 

*Lại nữa, các pháp bình đẳng là vượt qua hết thảy pháp. 

Hỏi:  Trước đây mọi nơi đều nói các pháp tức là tướng bình đẳng, bình đẳng tức 

là thật tướng các pháp, tên khác mà nghĩa đồng; như sắc như như, chẳng phải 

sắc chẳng phải lìa sắc, nay cớ sao nói bình đẳng vượt qua hết thảy pháp? 

Đáp:  Hết thảy pháp có hai thứ:  Một là thể của sắc pháp v.v..., hai là hành trong 

sắc pháp; thánh nhân hành chơn chánh, phàm phu hành tà vạy.  Trong đây nói 

bình đẳng là nói vượt ra ngoài phàm phu chứ không nói ra ngoài sắc pháp v.v... 

Lại, bình đẳng không thể hành, không thể đến. 

Bấy giờ Tu Bồ Đề kinh ngạc hỏi:  Phật cũng không thể hành, không thể đến ư? 

Ý Tu Bồ Đề là, pháp ấy tuy sâu xa, vi diệu, khó hành, song việc đó Phật có thể 

hành được? 

Phật đáp:  Từ Tu đà hoàn cho đến Phật đều không thể hành, không thể đến.  Ý 

Phật là, ba đời mười phương Phật không thể hành, không thể đến, huống nữa là 

một đức Phật, vì tính bình đẳng tự nó như vậy! 

Tu Bồ Đề hỏi:   Phật có sức tự tại hành đối với hết thảy pháp và có trí tuệ không 

ngại,  không  chỗ  nào  không  đến,  cớ  sao  nói  Phật  không  thể  hành,  không  thể 

đến? 

Phật đáp:  Nếu Phật với bình đẳng khác nhau thời nên có vấn nạn cớ sao không 

thể hành, không thể đến.  Nay phàm phu bình đẳng, Tu đà hoàn bình đẳng, Phật 

bình đẳng, đều là một bình đẳng, không hai, không phân biệt.   Phàm phu cho 

đến Phật, tự tính không thể hành trong tự tính, không thể đến trong tự tính, mà 

tự tính nên hành trong tha tính.  Thế nên Phật nói:  Nếu Phật với bình đẳng sai 

khác, thời Phật nên hành bình đẳng.  Nhưng vì Phật tức là bình đẳng nên không 

hành, không đến chẳng phải vì trí tuệ ít. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:   Nếu  bình  đẳng,  thời  phàm  phu  cho  đến  Phật  không  thể 

được khác nhau, nên nay phàm phu và thánh nhân không thể có sai khác?  Phật 

hứa khả câu của Tu Bồ Đề hỏi:  Trong bình đẳng không có sai khác, mà vì theo 

thế đế nên đối với phàm phu có sai khác. 

Tu Bồ Đề hỏi:   Nếu phàm phu cho đến Phật không có sai khác, thời vì sao hiện 

có Tam bảo khác nhau ở giữa thế gian làm lợi ích cho chúng sinh? 

Phật đáp:   Bình đẳng tức là  Pháp bảo;  mà Pháp bảo tức là Phật bảo  và Tăng 

bảo, vì sao?  Vì khi chưa được pháp bình đẳng thời không gọi là Phật; khi được 

pháp bình đẳng rồi nên gọi là Phật.  Và vì được pháp bình đẳng ấy nên phân biệt 

có Tu đà hoàn v.v... sai khác. 

Tu Bồ Đề lãnh thọ lời Phật dạy:  Pháp ấy đều không hợp, không tán, không sắc, 

không hình, không đối, chỉ một tướng và vô tướng.  Duy chỉ có Phật mới có lực 

đối với không, vô tướng mà phân biệt đây là phàm phu, đây là thánh nhân. 

Này Tu Bồ Đề, nếu chư Phật không phân biệt có pháp ấy, thời làm sao biết địa 

ngục cho đến mười tám pháp không chung! 

Hỏi:  Như mặt trời mọc không thể làm cho chỗ cao thành thấp, chỗ thấp thành 

cao, mà chỉ có thể chiếu sáng vạn vật khiến người có mắt thấy biết.  Chư Phật 

cũng như vậy, không thể chuyển tướng các pháp thế này ra thế khác, chỉ dùng 

Nhất thiết trí chiếu rõ, vì người diễn nói cho họ biết; cớ sao ông nói nếu không 

phân biệt các pháp thời làm sao biết có địa ngục cho đến mười tám pháp không 

chung?   Như nay mắt hiện thấy có súc sinh v.v.. người đều biết rõ, cần gì Phật 

nói? 

Đáp:  Phật tuy không làm ra các việc xấu tốt mà diễn nói việc tốt xấu để chỉ bày 

cho người.  Song hiểu biết có hai:  Một là người phàm phu hiểu biết một cách hư 

vọng; hai là hiểu biết một cách như thật.  Tướng súc sinh v.v... là phàm phu hiểu 

biết  hư  vọng;  Phật  vì  hiểu  biết  thật  tướng  nên  nói  Phật  không  phân  biệt  các 

pháp, cớ sao biết có địa ngục v.v...! 

*Lại nữa, pháp của chư Phật, tướng thường tịch diệt, không có hý luận.  Trong 

đây  nếu  phân  biệt  có  tướng  địa  ngục  v.v...  thời  không  gọi  là  tướng  tịch  diệt, 

không hai, không có hý luận.  Nên biết, tuy Phật biết tướng tịch diệt, không hai, 

cũng  có  thể  từ  trong  tướng  tịch  diệt  phân  biệt  các  pháp  mà  không  rời  vào  hý 

luận.   Lìa  thật  tướng  các  pháp  thời  tuy  mắt  thấy  súc  sinh  v.v..  cũng  không  thể 

như  thật  biết  tướng  đó.   Như  trâu,  sừng,  chân,  đuôi,  các  phần  ấy  hòa  hợp  có 

tướng trâu sinh ra là một, các phần kia là nhiều.  Trâu là một, một không thể làm 

nhiều, nhiều không thể làm một! 

Có người nói:   Nói vậy là sai, vì trừ các phần ra ngoài nên còn có trâu, có sức 

cử động, có thể thấy được.  Các phần của trâu hòa hợp sinh ra, mà trâu không 

khác  với  các  phần  ấy,  vì  sao?   Vì  thấy  các  phần  ấy  hợp  gọi  là  thấy  trâu,  chứ 

không thấy vật khác gọi là thấy trạu.  Khác là phá một, một là phá khác, chẵng 

một  chẳng  khác  là  phá  một,  khác.     Nếu  không  có  một,  khác  thời  làm  sao  có 

chẳng  một,  chẳng  khác?   Nếu  vào  trong  các  pháp  bình  đẳng  thời  bấy  giờ  mới 

như thật biết được các pháp, không nói hai đế, thời làm sao khéo nói tướng súc 

sinh v.v...?  Nghĩa là đối với pháp bình đẳng bất động mà phân biệt các pháp. 

Bất động là khi phân biệt các pháp không chấp trước tướng một, tướng khác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  Như Phật đối với các pháp bình đẳng bất động, Bích chi 

Phật đối với các pháp bình đẳng cũng bất động, vì sao?  Vì tướng chư Phật bình 

đẳng cho đến tướng phàm phu cũng bình đẳng?  Bạch đức Thế Tôn, nếu như 

vậy  Phật  làm  thế  nào  phân  biệt  các  pháp:     Sắc  khác,  tính  sắc  khác;  thọ  tính 

khác, cho đến tính hữu vi, vô vi khác; nếu không phân biệt các pháp khác, thời 

Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã,  không  được  từ  một  địa  đến  một  địa,  cho  đến  làm 

nghiêm tịnh cõi Phật? 

Phật dạy:  Ý ông nghĩ sao, suy tìm tướng sắc là không chăng? 

Bạch đức Thế Tôn, thật không. 

Trong không có pháp khác chăng? 

Thưa không, vì sao?   Vì rốt ráo không.  Vì trí tuệ vô tướng có thể hiểu được thời 

trong ấy làm sao có tướng khác? 

Này  Tu  Bồ  Đề,  nếu  trong  không,  không  có  tướng  khác,  không  bèn  là  thật;  thế 

thời ông vì sao đối với không, phân biệt tướng các pháp mà vấn nạn?  Trong rốt 

ráo  không,  không  cũng  không  thể  có  được,  mỗi  mỗi  tướng  cũng  không  thể  có 

được, cớ sao ông đem các không mỗi mỗi tướng mà vấn nạn?  Do nhân duyên 

ấy,  nên  biết,  trong  các  pháp  bình  đằng  vì  không  có  phân  biệt  nên  không  có 

người phàm phu, chỉ vì người phàm phu không phải là thật tướng, cũng không 

lìa thật tướng, mà thật tướng phàm phu tức là tướng thánh nhân.  Thế nên nói 

không chỉ phàm phu không lìa phàm phu, cho đến Phật cũng như vậy. 

Tu Bồ Đề vì tướng bình đẳng mà có lợi ích lớn nên muốn biết tướng nhất định 

của bình đẳng mà hỏi Phật:  Tướng bình đẳng ấy là hữu vi hay vô vi? 

Phật dạy:  Chẳng phải hữu vi, cũng chẳng phải vô vi, vì sao?   Vì nếu là hữu vi 

thời đều là pháp tạo tác hư vọng; nếu là vô vi thời pháp vô vi không có sinh, trụ, 

diệt, cho nên không có pháp!  Vì không có pháp nên không được gọi là vô vi, mà 

nhân hữu vi nên có vô vi!  Như trong Kinh đây nói:  Lìa hữu vi, thời vô vi không 

thể có được, như lìa dài không có ngắn; đó là nghĩa đối đãi. 

Hỏi:  Pháp hữu vi là vô thường, pháp vô vi là thường, cớ sao nói lìa hữu vi thời 

vô vi không thể có được? 

Đáp:   Vì  pháp  vô  vi  không  có  phân  biệt  nên  không  có  tướng.   Nếu  nói  tướng 

thường thời không được nói là không tướng!  Phá pháp hữu vi nên gọi là vô vi, 

chứ không phải có pháp vô vi riêng biệt.  Như người bị nhốt trong lao ngục nên 

đục vách thoát ra.  Chỗ vách đục trống là trống không, chứ không có trống không 

nào khác.  Chỗ trống không ấy cũng chẳng từ nhân duyên sinh; pháp vô vi cũng 

như vậy.  Trong pháp hữu vi trước có tính hữu vi, mà phá hữu vi tức là vô vi! 

Thế nên nói, lìa hữu vi thời vô vi không thể có được.  Tính hữu vi, vô vi ấy đều 

không hợp, không tán, chỉ một tướng tức là vô tướng.  Phật theo nghĩa thế đế 

nên  nói  việc  ấy,  chẳng  phải  theo  đệ  nhất  nghĩa,  vì  sao?     Vì  Phật  tự  nói  nhân 

duyên: Trong đệ nhất nghĩa không có thân hành, miệng hành, ý hành.  Pháp hữu 

vi, vô vi bình đẳng ấy, cũng không chấp trước tướng một, nên Bồ Tát đối với đệ 

nhất nghĩa bất động mà làm lợi ích chúng sinh, vì sức phương tiện nên dùng mỗi 

mỗi nhân duyên vì chúng sinh thuyết pháp. 

(Hết cuốn 95 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 91

	Giải Thích:   Phẩm Cụ Túc Thứ 81





	Cuốn 92

	Giải Thích:  Phẩm Tịnh Phật Quốc Độ Thứ 82





	Cuốn 93

	Giải thích:  Phẩm Chắc Chắn Thứ 83





	Cuốn 94

	Giải Thích:  Phẩm Bốn Đế Thứ 84





	Cuốn 95

	Giải Thích:  Phẩm Bảy Thí Thứ 85





	Giải Thích:  Phẩm Bình Đẳng Thứ 86




cover_image.jpg





